

PDF issue: 2025-11-07

# (コンピュータ・)ゲームの存在論(<特集>テレビ ゲームの感性的論理 : ニューメディアと文化)

## 河田,学

(Citation)

美学芸術学論集,7:51-64

(Issue Date)

2011-03

(Resource Type)

departmental bulletin paper

(Version)

Version of Record

(JaLCDOI)

https://doi.org/10.24546/81002963

(URL)

https://hdl.handle.net/20.500.14094/81002963



### (コンピュータ・)ゲームの存在論1

河田学2

#### 序論

本稿の考察の対象は、今日ではすでにわれわれの文化の一角を占めるジャンルとみなされる までに至っているコンピュータ・ゲーム3である。しかしそれが、われわれの文化のなかでどの一角 を占めているのか、それはいまだじゅうぶん明確ではない。

コンピュータ・ゲームと他の文化的対象との関連については、さしあたって二つのことがらを指摘 しておくことができる。第一に、コンピュータ・ゲームは、その名が示唆するところを信じるならば、コ ンピュータ・ゲーム登場以前から存在した様々なゲーム(このようなゲームを本稿では便宜上「古典 的ゲーム」と呼ぶことにする)との間に何らかの連続性を保持しているはずである、ということ。第二 に、その一方でコンピュータ・ゲームは、一見したところ、われわれの文化のなかで「フィクション」と 総称されている諸ジャンル、すなわち小説・映画・アニメ・マンガといったジャンルと近縁関係にあ るようにも思われる、ということ。コンピュータ・ゲームのノベライズ版が出版されたり、あるいはアニ メ・マンガ作品を下敷きにしたコンピュータ・ゲームが制作されるといったことは今日ではあたりまえ のことであり、さらにはコンピュータ・ゲームから発展したノベルゲーム、サウンドゲームといったサ ブジャンルは、ゲームというよりもむしろ虚構的な物語を伝えるメディアとして機能している。このよ うなフィクション諸ジャンルとの親和性は表面的なものにすぎないのか、それともコンピュータ・ゲー ムが必然的に内包する何らかの属性を反映したものなのだろうか。

本稿の目的は、コンピュータ・ゲームと他のゲームとの比較から、また隣接する上記諸ジャンル が共有する虚構性という観点からの考察をとおして、コンピュータ・ゲームとは何なのかというもっと も根源的な問いに答えるためのいくつかの手がかりを引きだすことにある。また本稿後半では、さ らに「身体性」という概念を導入し、コンピュータ・ゲームが古典的ゲームと、あるいはスポーツとど のような関係にあるのかを考察し、コンピュータ・ゲームのもつ特異性を考えてみることにする。

#### 1. テーマ論の試み――模倣としての(コンピュータ・)ゲーム

<sup>1</sup> 本稿は、神戸大学文学部で行われたシンポジウム「テレビゲームの感性的論理――ニューメディアと文化」での口頭発表(2010 年 11 月 13 日)および、その延長線上にある立命館大学大学院先端学術総合研究科「特殊講義IV」での2 回の講義(2010 年 12 月 21 日、2011年1月11日)をもとにしている。いずれの機会においても、パネリスト、オーディエンス、学生のみなさんから批判的か つ示唆的なコメントをいただくことができた。この場を借りてお礼申しあげる。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 京都造形芸術大学専任講師m-kawada@kuad.kyoto-art.ac.jp)。

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>「ビデオゲーム」「テレビゲーム」などのいい方は多くあるが、本稿では、ビデオ、スピーカー、ジョイスティックなどのインターフェ ースを介してプレイされる電子ゲームを総称して「コンピュータ・ゲーム」と呼ぶことにする。のちに明らかになるが、「ビデオ」「テレ ビ」といった視覚にかかわる部分は、コンピュータ・ゲームがもつ特異性の一部にしか関係しないからである。ただし、本稿で名前を 挙げているコンピュータ・ゲーム以前のコンピュータを利用しない電子ゲーム(たとえばゴールドスミスらが1948年に特許を取得し たミサイル・シミュレータなど)をこの範疇から除外する意図はないことはここに明記しておく。

本節では、「コンピュータ・ゲームとは何か」という問いに取り組む ための手始めとして、コンピュータ・ゲームは何についてのゲームな のかという問い、つまりコンピュータ・ゲームのテーマ論とでもいうべ きものについて考えてみたい。歴史的な例をいくつか見てみよう。 たとえば最初期のコンピュータ・ゲームの一つである『Spacewar!』4 (1961)は、その名のとおり宇宙空間での戦闘を模したものである。 二人のプレイヤーが自分の宇宙船を操作し、相手をミサイルで撃 ち落とすという内容である。のちにアタリ社を創業するノーラン・ブッ シュネルが『Spacewar!』に触発されて製作した、史上初の商用アー ケードゲーム『Computer Space』「(ナッティング・アソシエイツ、1971) も、プレイヤーは一人になったものの同じく宇宙空間での戦闘をテ ーマとしたものであったし、それから7年後、日本で発売され大人 気を博したアーケードゲーム『スペースインベーダー』(タイトー、 1978)、それに追随した『ギャラクシアン』(ナムコ、1979)も、宇宙か らの敵が編隊を組んで攻めてくるという設定、またそれにともなう画 面の構成などは違うものの、宇宙空間での戦闘という点では同じテ ーマをゲームにしたものである。「宇宙での戦い」をモチーフにし たこれらのゲームは、現実にはありえない状況、すなわち虚構的な 状況をシミュレイトしたものであるという点において、もっとも素朴な 意味での虚構性を共有している。ただし、このような虚構性は当然 ながら、宇宙戦争をモチーフとしたコンピュータ・ゲームに限って みられるものではない。たとえばさらに後の『パックマン』(ナムコ、 1980)でも、「パックマン」というキャラクターを操作し、モンスターか ら逃げながら画面上のドットを食べるという設定には同種の虚構性 が観察される。

しかし逆に、すべてのコンピュータ・ゲームがこのように虚構的な状況をシミュレイトしているというわけではない。同じく最初期のコンピュータ・ゲームでいえば、アナログ・コンピュータとオシロスコープを用いた『Tennis for Two』(1958)や一世を風靡した『Pong』(アタリ、1972)はそれぞれ現実のテニス、卓球といったスポーツを模したものであった。またスポーツではないが、アレクサンダー・ダグラスがケンブリッジ大学のコンピュータ EDSAC 上でプログラムした『OXO』(1952)は現実のゲームであるマルバツ(マルペケ、三目並べ)のコンピュータ版であったし、今日でもコンピュータ上でプレイされる古典的ゲームは、ソリティア、オセロ、チェス、将棋と枚挙に暇がない。



図1 『Spacewar!』(スティーヴ・ラッセルほか、1962) 写真は Java上で動くPDP-1のエミュレータ上で開発当初のコードを動作させているもの(http://spacewar.oversigma.com/)



図2 『パックマン』(ナムコ、 1980)

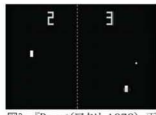


図3 『Pong』(アタリ、1972) 画像は「Arcade Original Pong」 (http://www.youtube.com/wat ch?v=LPkUvfL8T1I)より

<sup>\*</sup> 当時 MIT の学生だったスティーヴ・ラッセルらが、DEC 社が MIT に供与したコンピュータ、PDP-1 上でプログラムした。

<sup>5</sup> コインを投入してプレイする形態のゲーム機が商用として販売された最初といわれる。 開発者であったノーラン・ブッシュネルとテッド・ダブニーは翌年アタリ社を自設、コンピュータ・ゲーム産業の礎を築くことになる。

<sup>6</sup> 開発者の岩谷徹によれば、この「ドット」はクッキーを見たてたものである(飯野賢治『スーパーヒットゲーム学』扶桑社、1988年、 210 頁)。

これらの例に対して、アタリの『Night Driver』(1976) は、タイトルのとおり「夜道の運転」という現実の行 為をテーマにしたゲームにしたものである。あるい は、対戦型格闘ゲームというジャンルを確立する ことになったカプコンの『ストリートファイター』シリ ーズ(1987~)7は、少なくとも当初は文字どおり路 上でのケンカという現実の行為を模倣したもので あった。



図4 『ストリートファイター』(カプコン、1987)

ここまででとりあげたコンピュータ・ゲームは(そしておそらくはそれ以外のコンピュータ・ゲーム の大部分も)、それが何についてのゲームであるのかという観点、つまりテーマ論的な観点からみ れば、次の4つに分類することができる。

|     | テーマ     | 具体例                            |
|-----|---------|--------------------------------|
| i   | 虚構的な状況  | 『Spacewar!』『スペースインベーダー』『パックマン』 |
| ii  | 現実のスポーツ | 『Tennis for Two』 『Pong』        |
| iii | 現実の行為   | 『Night Driver』 『ストリートファイター』    |
| iv  | 現実のゲーム  | 『OXO』 ソリティア、オセロ                |

表1 コンピュータ・ゲームのテーマ論的4類型

こうしてみると、ii ~iv は現実の模倣であるという点で共通性をもっており、これらと何ものの模倣 でもないiの間には何らかの質的な差異があるようにみえるかもしれない。しかしそのような分析 は、次にみるようにいくつかの点で不適切である。

第一に、これら4つのジャンルを「模倣」という観点から考えると、ここにみられる何かが何かを模 倣する、ないしはシミュレイトするという関係が重層的なものであることをまず指摘しておかなくては ならない。すなわち、ii、ivにおいてゲームによる模倣の(現実的)対象となっていると思われるス ポーツ、古典的ゲームもまた、場合によっては現実の何らかの模倣とみなしうる場合があるからで ある。エリアスとダニングによれば、スポーツとは現実の行為から暴力性を排除したものである。こ れに倣いたとえば、現実のケンカ、格闘といったものにさまざまなルールを設定し暴力性を排除な いしは限定したものがボクシングであると考えるならば、そのことを指して、ボクシングは現実のケ ンカ、格闘を模倣しているということもできるだろう。また運動会でおなじみの「騎馬戦」も、その名 前、「騎馬」の組み方、競技自体の内容を考えると、明示的な形で現実の「騎馬戦」をシミュレイトす るものだといってもよいだろう。一方の古典的ゲームについていえば、『モノポリー』のように現実の 行為(ここでいえば不動産経営)のシミュレイションがテーマとなっているものもあるが、これはどち らかといえば珍しい例で、むしろ、たとえばチェスのように駒の名称・意匠といった局部にのみ現実

<sup>7 1987</sup> 年にアーケード用の最初の『ストリートファイター』が発売されて以降、大ヒット作となった『ストリートファイターⅡ』(1991)から 現時点での最新作『ストリートファイターIV』(2008)まで、アーケード用のみならずコンシューマ機への移植板も数多い。加えて、冒 頭で述べたようなゲームから映画への翻案、さらに映画版のゲームへの再移植など、メディアミックス的な展開がきわめて早い時期 から活発に行われているのも本ゲームの特徴である。

<sup>\*</sup> ノルベルト・エリアス、エリック・ダニング『スポーツと文明化――興奮の探求』大平章訳、法政大学出版会、1995年、28 頁

の模倣の痕跡が残っている場合のほうが一般的かもしれない。このように模倣、シミュレイション、あるいは再現という観点から現実、スポーツ、古典的/コンピュータ・ゲームを考えると、これらの関係は次の図5のようにまとめることができるだろう。すなわち、コンピュータ・ゲームは現実を模倣 (シミュレイト)しうるが、そこで模倣される現実のゲーム・スポーツもまた何らかの模倣でありうるのである。

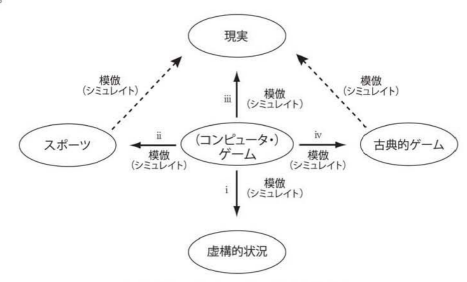


図5 現実・ゲーム・スポーツ間の模倣関係

このように、表 1 で ii ~ iv に分類されるゲームも、一様に現実の模倣(シミュレイション)として考えることができないわけだが、これらと i に分類される虚構的な状況をテーマとしたゲームの間に本質的な差異があるとする見方もまた誤りである。それは、たとえ現実を模倣(シミュレイト)したものであれゲームという活動には、不可避的に虚構性が内在しているからである。次節ではその点を確認しておこう。

#### 2. 「遊び」としての(コンピュータ・)ゲーム――カイヨワによる「遊び」定義

本節では、ゲームという活動に内在する虚構性を考えるために、(コンピュータ・)ゲームを包含する上位のカテゴリとして、カイヨワ的な意味での「遊び」jeu を考えてみることにしたい。実際、カイヨワによる「遊び」の定義は、小説・アニメといった虚構的ジャンルと連続するものとしての(コンピュータ・)ゲームを考えようとするわれわれにとって示唆的である。カイヨワは自身の「遊び」の定義を次の6点に要約している。

- (1) 自由な活動。すなわち、遊戯者が強制されないこと。もし強制されれば、遊びはたちまち魅力的な愉快な楽しみという性質を失ってしまう。
- (2) 隔離された活動。すなわち、あらかじめ決められた明確な空間と時間の範囲内に制限されていること。
- (3) 未確定の活動。すなわち、ゲーム展開が決定されていたり、先に結果がわかっていたりして

はならない。創意の必要があるのだから、ある種の自由がかならず遊戯者の側に残されていなく てはならない。

- (4) 非生産的活動、すなわち、財産も富も、いかなる種類の新要素も作り出さないこと。遊戯者間 での所有権の移動をのぞいて、勝負開始時と同じ状態に帰着する。
- (5) 規則のある活動。すなわち、約束ごとに従う活動。この約束ごとは通常法規を停止し、一時的 に新しい法を確立する。そしてこの法だけが通用する。
- (6) 虚構の活動。すなわち、日常生活と対比した場合、二次的な現実、または明白に非現実であ るという特殊な意識を伴っていること。9

これらの定義は少なくとも直観的には、おおむねのところゲームにもあてはまる。逆に、もしも「遊 び」とみなすことのできないようなゲーム(すなわち「遊び」の下位カテゴリとしての「ゲーム」の例外) を考えるとするならば、これら 6 つの定義のいずれかを満たしていないものと考えることができそう である10。

なかでもフィクションの諸ジャンルとの連続性という観点からゲームについて考えようとするわれ われにとって重要なのは定義(6)である。ここではゲームという活動が、「二次的な現実」「非現実」 であるという意味で虚構的であると考えられている。さまざまな種類の「遊び」によって共有されるも のとしてここで措定されている虚構性は、前節で述べたような、ゲームが虚構的な状況をシミュレイ トしているという意味での非常に素朴な虚構性とはだいぶ性質を異にするものである。おそらくこ の定義(6)と密接に関連しているのは、定義(2)および(4)である。定義(2)、(4)が指摘するとおり、 ゲームは時間的・空間的に、かつ経済的にも現実とは切り離されたものである。 小説・映画といっ たフィクションがわれわれに報告する物語内容がつねに現実からは切り離された「二次的」なもの であるように、ゲームの内容もまた現実とは(ひとまずは)明確に区別されうるものである。たとえば 「ハムレットはデンマーク王子である」といった言明が真であるのは戯曲『ハムレット』のなかの世界 においてのみであるのと同様に、われわれがゲームをプレイしながら「マリオがやられた」「ソルが 出現した」といったことばを発したとしても、それはゲームのなかの「二次的」な世界についてのみ 妥当するものでしかない。このようなフィクションのなかの世界を「虚構世界」と呼ぶのに倣って、ゲ 一ムのなかの世界を「ゲーム世界」と呼ぶことも可能だろう。

このような事情は、表 I で i に分類された虚構的な状況をシミュレイトしたゲームだけではなく、 ii~iv に分類された現実のなにがしかを模倣したゲームについてもあてはまることである。たとえ ばナムコ(現、バンダイナムコゲームス)の『ファミスタ』シリーズ(1986 年~) 11は野球という現実のス ポーツを模したものであるうえに、シリーズ中多くの作品では、現実の球団名、選手名が用いられ

10 カイヨワ自身が挙げている例でいえば、プロのスポーツ選手が行う「ゲーム」は上記の(1)を満たしていないがゆえに、ゲームで はあるが遊びではないといえるかもしれない。「プロたち――リングやトラックや競馬場や舞台で生計を得ていて、懸賞金、給金、謝 礼金のことを考えればならないボクサー、競輪選手、競馬選手、あるいは俳優たち、彼らについていえば、彼らはそのことで遊んで いるのでなく、明らかに仕事をしているのである。」(『遊びと人間』、34頁)

<sup>『</sup>ロジェ・カイヨワ『遊びと人間』多田道太郎・塚崎幹夫訳、講談社学術文庫、1990年、40頁。 強調は原文によるが、漢数字は算用 数字に改めた。

<sup>□</sup> 第一作発売当初の名称は『プロ野球ファミリースタジアム』で、プラットフォームは任天堂ファミリーコンピュータ。以降ファミコン版 は9作が発売されたが、その後プラットフォームを変え現在もシリーズは存続している。当初は球団名は仮称(ただし「ガイアンツ」と いった具合にモデルとなった現実の球団名は容易に特定できる)、選手名は実名だったが、紆余曲折を経て、最終的にはプロ野球 側の承諾を得て球団名、選手名ともに実名が用いられるようになる。

ている。しかし当然ながら、そこで行われる「試合」は、現実世界である特定の日時、場所において特定のチームによって戦われた試合の再現ではない。その意味において、『ファミスタ』上で行われるすべての試合は虚構的である。『ファミスタ』をプレイしながら「1 塁にランナーがいたがダブルプレーになった」といったとしても、それは『ファミスタ』のゲーム世界にのみあてはまる事柄でしかない。

また、カイヨワの定義(6)においては、ゲームの活動が「二次的な現実」ないしは明白な「非現実」であることばかりではなく、ゲームのプレイヤーがそのことを自覚していることまでもが前提されている点にも注意しておこう。これは、たとえば嘘にだまされることと比較したさいの、フィクションの受容態度を特徴づけるものである。すなわち嘘にだまされる人は自分が信じこもうとしている内容が非現実であることを知らないのに対し、フィクションの受容者は自分が受容している内容が非現実であるということを知りつつ受容しているのである。これはいうまでもなく、コウルリッジの「かの自発的な不信の停止」that willing suspension of disbeliefという言葉を借りて言及される、フィクションの受容態度を特徴づける現象である<sup>12</sup>。

以上でみたように、虚構的状況ではなく現実の状況を模倣したものと考えられる表1-ii~ivの ゲーム群にも、より広義の虚構性がみいだされる。これが、iに属するゲームと、ii~ivに属する ゲームの間に本質的な差異があるとする分析が誤りである第二の理由である。次節ではこのような 多種多様なゲームによって共有される虚構性の性質について、もう少し細かくそのありようをみて おこう。

# 3. フィクションとしてのゲーム――ウォルトンの「ごっこ遊び」理論

前節ではカイヨワによる「遊び」の定義を手がかりとしながら、虚構的な状況をシミュレイトしたコンピュータ・ゲーム(表 1-i)と、現実のスポーツ、行為、ゲームをシミュレイトしたコンピュータ・ゲーム(ii~iv)の間でより広義の虚構性が共有されていることを確認した。しかしわれわれが出発点としたカイヨワの議論は、「遊び」全般にかんするものである。だとすれば、そこで考えられている虚構性も広く「遊び」全般に、本稿でのわれわれの興味に限定しても、少なくともコンピュータ・ゲームのみならず古典的ゲームまでをも含めたゲーム全般にあてはまるものとして考えなくてはいけない。

そもそも虚構性、あるいはフィクションという概念はどのように定義されうるものだろうか。フィクションとは何かという問題については膨大な議論の蓄積があり、ここでその詳細に立ちいることはできないが<sup>13</sup>、われわれの当座の目的にとって示唆的と思われるフィクションをめぐる理論の一つは、フィクションを一種の「ごっこ遊び」make-believe として考えるケンドール・ウォルトンによるアプローチである。ウォルトンにとって「表象」representationとは、われわれに「想像」imagine することを促すものであり、表象がそのように機能する様は、子どものごっこ遊びになぞらえられる。子どもが公園

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Samuel Taylor Coleridge, Biographia Literaria, James Engell and W. Jackson Bate (eds.). 1983, Princeton: Princeton University Press. Vol. 2, p. 6.

<sup>13</sup> フィクションをめぐっておもに哲学およびその周辺で行われてきた議論を日本語で概観できるものとしては、三浦俊彦『虚構世界の存在論』(勁草書房、1995年)、清塚邦彦『フィクションの哲学』(勁草書房、2009年)が参考になる。

の砂場で行うままごと遊びを可能にするのが、たとえば「おにぎり」のかわりになる泥のかたまりで あるように、ごっこ遊び的想像には「小道具」が必要である。小道具としての「おにぎり」が、おにぎり を食べる、といった想像を可能にするように、一点の絵画、一篇の小説はごっこ遊び的想像を可能 にする。「おにぎりを食べる」という命題が砂場でのままごと遊びにおいて虚構的に真であるのと同 様に、たとえばスーラの《グランド・ジャット島の日曜日の午後》は命題「ある一組の男女が公園を散 歩している」を虚構的に真にするし、スウィフトの『ガリヴァー旅行記』は命題「背丈が6インチのリリ パット人なる民族の社会が存在する」を虚構的に真にするのである14。

そもそも現実と、スポーツ、古典的ゲーム、コンピュータ・ゲーム三者との間の模倣関係がわれ われの考察の出発点だったわけだが、ウォルトンの著作のタイトルが「ごっこ遊びとしてのミメーシ ス」となっていることからも容易に想像がつくように、ウォルトンの分析がわれわれの考察の文脈に おいて、ゲームと、あるいはひょっとするとスポーツとも高い親和性をもつことは明らかである。コン ピュータ・ゲームのスクリーンにグラフィックで表示されるキャラクターの一つ一つ、騎馬戦における 「騎馬」、チェスの駒といった対象は、小道具として何らかのごっこ遊び的な想像を可能にしてくれ る(ウォルトン的な意味での)表象といえるかもしれないし、またゲームという装置それ自体を(スウィ フトの小説をそれ全体としてごっこ遊びの小道具と考えるように)一つの小道具と考えることができ るのかもしれない。

しかしウォルトンのごっこ遊び理論は、カイヨワの遊び=フィクション説に比べて、ゲームが内包 する要素・性質をより広範に、より統一的に理解するための視座を提供してくれるように思われる反 面、たとえばチェスの駒をごっこ遊びの小道具としてみる可能性、といったアイディアは他所からの 反論を喚び起こしかねない。その反論とは、チェスの駒はチェスの駒以上の何者でもない、ナイト の駒はたとえば「騎馬」をごっこ遊び的な想像の対象としてもつのではなく、チェスの駒としての 「ナイト」の機能(すなわちそれが動きうる8つのマス目)しか意味しない、という反論である。この立 場に立てば、チェスのゲームはフィクションではありえず、二人のプレイヤーは現実世界において チェスを指すという現実の行為に従事するのみであり、そこにごっこ遊び的な想像は介在しないこ とになる。この場合でも、盤面がわれわれの現実とは遮断されており(馬の首を模ったキーホルダ ーがポケットに入っていたとしてもそれを盤面に置くことはできない)、チェスを指すというこの行為 が現実世界において富を産み出すこともなく、盤面上での「黒がキャスリングした」といった出来事 は非現実の、つまり虚構の出来事でしかないのかもしれないといった点では、カイヨワの「遊び」の 定義は妥当する。熟練したプレイヤーであれば盤面を逐次記憶し、自分の手をたがいに告げあう ことでチェスのゲームをプレイすることもできる。ここで問題となっているのは、ウォルトン的な意味 での小道具とはもはやみなしえない、記号としての駒の移動でしかなく、プレイヤーが従事するの は純粋な記号操作のプロセスでしかないのではないか。しかしウォルトンの理論は、このような反 論を前にしてこそ、ゲームという何らかの虚構性をもつゲームという対象をうまく説明してくれる理 論なのである。そのことを確認するために、まずはゲームにおける現実とフィクションの二重性に ついて考えてみなくてはいけない。

便宜上、ゲームをフィクションとして考えるアプローチを「ゲーム=フィクション説」、それに対して ゲームはゲームという現実の行為以外の何者でもないとするみかたを「ゲーム=現実説」と呼ぶこ

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Kendall Walton. 1990. Mimesis as Make-Believe: On the Foundations of Representational Arts. Harvard University Press, p. 35.

とにしよう。ゲーム=現実説のほうがゲーム(ないしはそれと連続する対象)を説明する上で好都合に思えるのは、ゲームが対象の場合には限らない。スポーツに対してもやはり同様に、(少なくとも直観的には)それが何らかの想像を喚起する小道具として機能する、あるいはそのような小道具を内包するものであると考えることには、抵抗があるかもしれない。とくにプロ・スポーツについては、それはわれわれの社会的現実の一部であるし、プロ選手本人にとってはまさにそれは「真剣勝負」であり、その試合の内容は自身のプロ選手としての現実におけるステータスを左右するものであり、「二次的」な現実などではないだろう。しかしこのような批判に対してもウォルトンの議論がなお有効であるのは、ウォルトンのごっこ遊び理論が、当の行為が現実の行為であることを否定しないというまさにその点にある。ウォルトン的に考えるならば、ゲームあるいはスポーツをプレイするという行為は、現実の行為であると同時にごっこ遊び的想像を喚起する(しうる)ものだということができるだろう15。

以上の議論を踏まえ、当座の結論として次のようにいうことができるだろう。ここまで論じてきたスポーツ、古典的ゲーム、コンピュータ・ゲームといった対象の特徴は、単一の虚構性に回収できるわけではない。そこには複数の虚構性が同居しており、またこれらの対象をプレイするという行為は現実的な側面も保持している。これらの対象がはらむ虚構性について重要なのはむしろこの点である。

#### 4. ゲームのスペクトル

前節では、ゲーム=フィクション説的なアプローチのなかでもとくに、ウォルトンのごっこ遊び理論をチェスやスポーツに適用したさいに想定しうる反論としてゲーム=現実説を考えた。しかし、模倣的な要素(チェスの駒、騎馬戦の騎馬、剣道の竹刀)を含むこれらの対象が、おそらく歴史的には何らかのごっこ遊び的な起源をもちそうにみえるにもかかわらず、少なくとも現在においてはこれらをごっこ遊びとみなすことを困難にしている事情とは何なのだろう。

その事情を考えるうえでも、これらのスポーツ、ゲームを子どものごっこ遊びと比較してみることが有効ではないかと思う。子どものごっこ遊びもスポーツ、ゲームにも「ルール」が存在するが、両者の差異が際だつのはそのルールの自由度においてである<sup>16</sup>。チェスの駒を与えられた子どもはそれを使って自由にごっこ遊びをすることができる。ナイトを手に「おんまさんごっこ」をするにしても、それを自由に、いたるところにぱっかぱっかと動かすことができる。ルークを「おうち」に見たてることもできるし、いったん決めたルーク=「おうち」というルールを変更することも自由である。これは、ルールが固定され明示されているチェスの場合と対照的である。チェスにおいては、あるいは他のボードゲーム、カードゲームにおいては、またスポーツにおいてもルールは固定されている。

<sup>15</sup> ウォルトンがゲームを中心的なテーマとして論じたものはないが、2009 年の国際学会「The Philosophy of Computer Games」 (2009 年8月13日~15日)では、「コンピュータ・ゲーム・フィクションの歴史的先駆者――スポーツ、ボードゲーム、子どものごっこ遊び」 ("Ancient Antecedents of Computer Game Fictions: Sports, Board Games, and Children's Make Believe") と題する基調講演を行っている。また近刊の『他人の靴――音楽、メタファー、共感、存在』 (In Other Shoes: Music, Metaphor, Empathy, Existence, Oxford University Press.) には、「ただのゲーム――フィクションとしてのスポーツ」 ("It's Only a Game': Sports as Fiction") が収録される予定。

<sup>16</sup> 清塚も子どものごっこ遊びと(小説・映画・演劇などのいわゆる)フィクションとの違いを論じるなかで、「生成の原理の柔軟性と固定性」といういい方でこの差異に注意を喚起している。(『フィクションの哲学』、149-150 頁)「生成の原理」とはウォルトンの用語で、ブロッテ 小道具を利用して虚構的真理が「生成」されるときのルールのことである。

おそらくはこのような固定化したルールの下で繰りかえしそのゲーム・スポーツがプレイされることによって、当初のごっこ遊び的・フィクション的意義は失われ、仮に当初はごっこ遊びの小道具として機能しうる対象がそこに含まれていたとしても、それらは小道具としての機能を失い、むしろ純粋にゲームに関与的な機能のみを指示する記号となってしまうのである。ゲームにおいてもスポーツにおいても、いってみればごっこ遊び的なモーメントが失われ(すなわち、そこに関与する要素が小道具としてわれわれにごっこ遊び的な想像を促す力が失われ)、それをプレイするという行為自体が自己目的化し、結果的にプレイ自体の現実的側面が強調されるにいたったのではないだろうか。チェス、将棋といったゲームを指して「抽象的」abstract という形容がなされることがあるが、これらのゲームが「抽象的」であるのは、まさにゲーム自体がそのテーマから、あるいはゲームに含まれる諸要素がその模倣の対象から切り離されることにほかならない」で。

現在、古典的ゲーム、スポーツとして確立されているものは、どれもおよそこのような経緯をたどって現在の形に落ちついたのではないかと推測される。両者の近接性はチェスを代表とする古典的ゲームが「マインド・スポーツ」mind sports と呼ばれることからもうかがわれるが、ここで「マインド」いう語が付されていることは両者の連続性だけではなく差異をも明確にしてくれている。あたりまえのことだが、マインド・スポーツを含まないいわゆるスポーツにおいては、程度の差こそあれプレイにかならずプレイヤーの身体動作が関与するのに対して、マインド・スポーツにおいては身体性は捨象され、純粋にプレイヤーの知的活動のみに焦点がおかれている。無論チェスの駒を動かすのは通常プレイヤーの身体の一部だが、それはゲーム内容にとって関与的ではないという意味において、チェスは非身体的なゲームである。

これまでの議論をまとめると、次の図6のような「ゲームのスペクトル」とでもいうべきものを(暫定的に)考えてみることができるだろう。スポーツ・古典的ゲームには、それが現実のなかで一つの行為を形づくっているのと並行・共存する形で、一定限の虚構性が認められる。そこでは、現実を模倣する要素がその形をとどめていることもあるが、スポーツ・古典的ゲームの大部分においては抽象化・脱テーマ化がみられる。また身体の関与については、エリアスとダニングに倣って考えれば、現実から暴力性を排除したものがスポーツであり、またさらにそこから身体性を(ほぼ)完全に排除したのが古典的ゲームであると考えることができるだろう。

さて、ここで問題になるのは、この仮説的なスペクトルの上で、コンピュータ・ゲームはどこに位置づけられるのか、という問題である。歴史的な登場の時期、あるいはゲームを成立させているさまざまな装置の関与の度合いから考えると、コンピュータ・ゲームはわれわれの仮説的スペクトルの一番右の端に位置づけられそうなものである。古典的ゲームとコンピュータ・ゲームとの間に連続性を措定することには、コンピュータ・ゲームの黎明期におおくの抽象的ゲームがコンピュータ上に移植されたことなどを考えれば、ある程度の妥当性を認めることができるだろう。すでに言及した『OXO』はその最古の例だが、このほかにもおおくのゲームが「移植」されている。「ファミリーコ

国際抽象的ゲーム協会 (IAGO: International Abstract Games Organization) のホームページ (http://iagoweb.com/wiki/game-genres) などを参照。

特集: テレビゲームの感性的論理 報告「(コンピュータ・) ゲームの存在論」 59

<sup>17 「</sup>抽象的」abstract という語は、「抽象的戦略ゲーム」abstract strategy games という形で使われることが多い。本文ではゲームにおけるテーマ性の希薄さを指して「抽象的」ということばを使用しているが、「抽象的(戦略)ゲーム」の定義としては、テーマの希薄さに加えて、偶然性が関与しないこと、すべての情報がプレイヤー双方に共有されていること(すなわちゲーム理論でいう「完全情報ゲーム」games of with perfect information であるということ)が含まれるのが通例である。したがって、多くのトランプゲームはテーマ性が希薄という意味では抽象的であるにもかかわらず、後者二つの要件を満たさないため、抽象的(戦略)ゲームとは考えられていない。

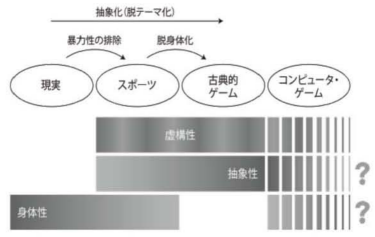


図6 ゲームのスペクトル

ンピュータ」(任天堂、1983)をはじめとする初期のコンシューマ機でも、オセロ、将棋などのソフトウェアが数多く発売されたが、それに前後して、アマチュアがプログラムしたこれら抽象的ゲームのパーソナル・コンピュータへの移植版も、『I/O』(工学社、1976~)、『マイコン BASIC マガジン』(電波新聞社、1982~2003)などの誌面を賑わせた。しかし、その後のコンピュータ・ゲームの進化は、われわれのスペクトルが予測させる方向にはかならずしも進んでいない。まず第一に、古典的ゲームにおいてひとまず完成をみたかのように思われるスポーツ・ゲームの抽象化が、コンピュータ・ゲームの進化にともない復活の兆しをみせているという点。コンピュータ・ゲームの黎明期にコンピュータ上に移植された古典的ゲームは、当然ながらその抽象性を継承していた。しかし、コンピュータ・グラフィックスなどの発達にともない、コンピュータ・ゲーム)のスクリーン上のトークンは写実性を増し、状況を写実的に模倣するゲームは、抽象性を維持したコンピュータ・ゲームの領土を確実に奪いつつある。この意味では、コンピュータ・ゲームの歴史においては、抽象的ゲームが駆逐されることはないものの(そのような事態はおそらく今後も起こることはないだろう)、具象的・写実的な極へと揺りもどしを開始したと考えることもできるかもしれない。写実的な表象によるゲームの再テーマ化、これはコンピュータ・ゲームの特異性のひとつに数えることができるだろう。

同様のことは身体性についてもいえる。すなわち、古典的ゲームにおいて(ほぼ)完全に捨象された身体性が、やはりふたたび認められるようになりつつあるのである。これは、Wii(任天堂、2006) や、iPod、iPhone (アップル、2007~)などの、加速度センサ、ジャイロセンサ、圧力センサなどを入力装置として搭載したゲーム機ないしはゲームがプレイ可能な携帯端末の登場に集約される。コンピュータ・ゲームの入力装置は、いずれもプレイヤーの身体の物理的動作を情報・信号に変換するものであるが、これらの(ゲームにとっては)新しいセンサは、プレイヤーの身体動作をより詳細な形で情報に変換し、それをより差異化された形でゲーム内の虚構的な現実に反映させることを可能にするものである。その結果われわれは、全身を使って、あるいは以前よりも自身の身体運動により自覚的にコンピュータ・ゲームをプレイするようになったのである。次節では、コンピュータ・ゲームの特異性の第二点目として、コンピュータ・ゲームが獲得しつつあるように思われるこのような「身体性」について考えてみることにする。

#### 5. コンピュータ・ゲームの身体性

本稿最終節にあたる本節では、古典的ゲームにおいていったん完全に脱身体化されたかのよう にみえるゲームが、コンピュータ・ゲームの登場以降、ふたたび身体性を回復しつつあるという現 象について考えるが、コンピュータ・ゲームの身体性について考える前に、まずは古典的ゲームに おける身体性のあり方について考えておきたい。

すでに述べたとおり、たとえばチェスのプレイは身体の運動をともなうが、その運動自体がゲー ムの内容、すなわち勝敗などに関与的でないという意味において、チェスは脱身体化されたゲー ムである。しかし、プレイにともなうプレイヤーの身体的運動が関与的であるような古典的ゲーム、 すなわち身体性をともなう古典的ゲームもないわけではない。

その一つが、カードゲームの『スピード』である。『スピード』 において二人のプレイヤーは、手札から4枚を自分の前に 並べ(場札)、さらにかけ声と同時に、二人同時に札を 1 枚 ずつ中央におく(台札)。自分の場札のなかに台札と数字が 1 違いのものがあればそれを台札に重ねることができる。台 札に重ねた場札は手札から補い、二人とも台札に重ねるこ とのできる場札がなくなったら、台札を出すところから繰りか えす。こうして、先に手札がなくなったほうが勝ちである。『ス ピード』が他のカードゲームと大きく異なるのは、台札に場 札を重ねることができる順番が双方交互に回ってくるのでは なく、「早い者勝ち」である点である。図7では、左の台札が ▲3であるから、画面上側のプレイヤーは◆2を、画面下側の プレイヤーは♣4、♠4のいずれかを出すことができるが、ど ちらのプレイヤーが札を出せるかは「番」によって決まるの ではなく、「早い者勝ち」なのである。このために、プレイで 重要となるのは、先を読み戦略を練るといった能力ではなく、 台札を参照し相手より速く自分の出せる札を確定する能力 であり、さらには、決めた札を相手より速く出す身体的能力 である。その意味でスピードにおいてプレイヤーの身体的 運動はゲームに関与的である。

身体性がみられる古典的ゲームのもう一つの事例は『ジ エンガ』である。『ジェンガ』では、54本のブロックを3本ずつ、 1段ごとに互い違いに積み上げた「塔」から(図8-左)、複数 のプレイヤーが順番に任意のブロックをひとつずつ抜き取 り、それを最上段に積み重ねていく(図 8-右)。その過程で 塔を崩してしまったプレイヤーが負けとなる。『スピード』とは 異なり、『ジェンガ』ではプレイは交互に行われるし、速さが 競われることもないが、プレイヤーの身体運動はやはりゲー ムにおいて関与的である。ここでは、ブロックを抜き取るさい



『スピード』のFlash版(http://www. gamedesign.jp/flash/speed/speed\_jp.h tml) 中央の2枚が台札、上下の8枚がそ れぞれのプレイヤーの場札。手札は表示 されていない。



図8 『ジェンガ』(レスリー・スコ ッツ・アソシエイツ、1983) 左 がゲーム開始時の状態、右はゲ ーム進行中の状態。(日本での 発売元、タカラトミーの公式ホー ムページ http://www.takarato my.co.jp/products/jenga/ より)

の「器用さ」が競われているのである。

これら二つの事例は、古典的ゲームの事例でありながらコンピュータ・ゲームにおける身体性を考えるうえで示唆的である。まず指摘しておかなくてはならないのは、身体性は両者に共通してみられるものの、その性質は異なっているように思われるという点である。『スピード』で問題になっているのはプレイヤーが状況に反応するまさにその速度であるのに対して、『ジェンガ』で問題となるのは、ブロックを「塔」から抜き取るさいの器用さである。また、『スピード』がそれ以外の古典的ゲームで一般的な交互進行を覆し心的かつ身体的なスピードを競うのに対して、『ジェンガ』では交互進行は維持されている。さらにいえば、『スピード』はコンピュータ上に移植可能であるのに対して(実際、図7に示したのはコンピュータ版『スピード』である)、現時点では『ジェンガ』は、少なくとも完全な「移植版」は現時点では存在しない18。これらの観察は何を意味するのだろうか。

カードゲームやチェス、将棋のように自分の「番(ターン)」が来ても外的な時間制限が課せられ ていないかぎり、自分の次の手を保留できるゲームに対して、それができないゲームは「リアルタイ ム・ゲーム」と呼ばれる。これはコンピュータ・ゲームの最初期から続く呼称である。この区分を古典 的ゲームにあてはめるならば、古典的ゲームの大部分は非リアルタイム・ゲームであり、そのなか で『スピード』は例外的なリアルタイム・ゲームだということになる。ゲームのスペクトルのなかで考え れば、テニスのサーヴィス、野球の攻守のように「番」の概念が認められるものもあるが、より微視的 にみれば個々のプレイは常にリアルタイムに進行していくという意味で、スポーツはリアルタイム・ ゲームである。スポーツと古典的ゲームを比較したさいに脱身体化とでもいうべき現象が起きてい ることはすでに前節で述べたが、古典的ゲームは、スポーツにおける身体運動をトークンの操作 に置き換えただけのものではない。そこでは、「リアル」な時間軸が「交互進行」という古典的ゲーム 特有の時間軸に置き換えられているのである。これに対してコンピュータ・ゲームは、現実の時間 に対応してスクロールする画面や(『ゼビウス』(ナムコ、1983))、自然に落下する物体(『テトリス』)、 自分が何をしなくても「自動」的に動く、あるいはこちらを攻撃してくる敵など(この例は枚挙に暇が ない)、さまざまな形で「リアル」な時間軸をゲームの世界に再導入した。これにより、コンピュータ・ ゲームのプレイヤーは、『スピード』のプレイヤーがそうであるように、「速く」反応することを必然的 に要求される。古典的ゲームにおいては、ゲームに関与的ではなかったゲーム上の操作のため の身体動作が、ふたたび関与性をもつようになったのである。この意味においてすべてのリアルタ イム・コンピュータ・ゲームは、その身体性がおおくの場合コントローラを操作しボタンを押す手・指 に局在化しているにせよ、おしなべて身体的である。このような「リアル」な時間軸によって規定さ れる身体性を「運動性」と呼んでおこう19。

一方の『ジェンガ』にみられる身体性はどのような性質のものだろうか。『ジェンガ』が要求するのは、塔を崩すことなくブロックを一片抜き出し、それを塔の最上部にのせる「器用さ」である。ここに観察されるのは、ブロック、塔と、プレイヤーの手指とのインタラクションである。手指の意図された

62 特集:テレビゲームの感性的論理 報告「(コンピュータ・)ゲームの存在論」

<sup>18 「</sup>不完全」な移植版としては、Flash 版 (http://games.download3000.com/play/jenga) もあるし、また、コンピュータに接続したパランス Wii ボード (プレイヤーがその上に乗ってパランスを取ることでゲームをプレイするための Wii 用のコントローラ) を使って、ジェンガ の塔のパランスが現在どのような状態にあるかを監視しようとする試み (https://xkyle.com/computer-assisted-jenga-with-the-wii-balance -board-and-linux/) もある。

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> 運動性が手・指に局在化せざるをえないのは、プレイヤーがゲーム装置と身体的に接触する結節点がそこにしか存在しないことを考えれば当然のことである。むしろここでは、手・指の運動が全身運動を代理している事例を想起しておくべきだろう。『ハイパーオリンピック』シリーズ(コナミ、1983~)では、たとえばボタンの連打が「走る」という行為を代理している。ここでは、プレイヤーの「ボタンを速く連打する」という行為が、ゲーム世界内での「速く走る」という行為と連動しているのである。

動き、意図されない動き、震えといったものがブロックと塔に影響を 与え、ゲームの結果を左右するのである。この意味での身体性は、 上述の運動性に対して「物理性」とでも呼べそうである。物理性が 関与的である『ジェンガ』は、すでに述べたようにコンピュータへの 「完全」な移植版はないが、『ジェンガ』に類似する物理的ゲームは コンピュータ上で数多く具体化されている。そのもっともわかりやす い例は、ボード上の玉をボードを傾けることによってゴールまで運 ぶ「玉転がし」ゲームである。これは傾きを検知する加速度センサ、 ジャイロセンサなどによって可能になったものであるが、そうして考 えると、コンピュータ版ジェンガも原理的にはセンサの発達によっ て可能となるはずである。いくぶん乱暴ではあるが、これを敷衍し ていえば、「物理性」を扱ったゲームはそこに関与する物理量を測 定するセンサがあれば、少なくともある程度まではコンピュータ上 で再現することが可能なはずである。



図9 「玉転がし」ゲームの一例 Labirynth 21 (Illusion labs, 2010) iTunes Storeの公式ペ ージより。

以上をまとめると、コンピュータ・ゲームにかかわる身体性は、ゲームからプレイヤーの身体への フィードバックをひとまずおいて考えるならば、「身体性=運動性+物理性」として定式化できそう である。運動性はリアルタイム・ゲームが生まれたときから、コンピュータ上でシミュレイトされている。 これはコンピュータのコンピュータたる所以ともいえる、プレイヤーとは独立して処理を行う能力(す なわち、画面をスクロールさせる、重力を受けている物体を落下させる、敵に攻撃させる、といった 能力)によって可能になったものである(これこそが、本稿が「ビデオゲーム」「テレビゲーム」という 名称を避け、「コンピュータ・ゲーム」という呼び方を好む理由である)。一方の物理性も前段でみた ように、センサの進化にともないコンピュータ上でのシミュレイションが可能になりつつある。コンピ ュータのもつ自動処理能力、そしてその入力装置の進化により、古典的ゲームでいったんは失わ れた、運動性+物理性としての身体性を(再)獲得していること、これがコンピュータ・ゲームの特 異性の第二点目である。

#### 結語にかえて

本稿ではここまで、虚構性という観点から、そしてスポーツ・古典的ゲームと連続するものとして コンピュータ・ゲームを考えてきた。それぞれの考察から得られたとりあえずの結論は各節の末尾 に記したので、ここでそれらをもう一度繰りかえすことはしないが、それにかえて、本稿ではじゅう ぶんに検討することのできなかった二つの問題を指摘して、本稿の結語としたい。

第一点目。コンピュータ・ゲームにおける視覚的表象がより写実的になるにつれ、抽象化の流れ が逆転しつつあるということは、コンピュータ・ゲームの特質の一つとしてすでに指摘した。しかし、 この分析にはおおいにつけ足すべき点があるように思われる。われわれはコンピュータ・ゲームの 画面上に現れるさまざまな表象を、基本的には「記号」であると考えている。また、これを仮にウォ ルトン的な意味での(つまりごっこ遊びを可能にしてくれるような)「表象」だと考えるにしても、その われわれの想像を喚起する能力は、かならずしもその写実性に比例するものではないと考えてい る。このわれわれの直観を敷衍すれば、それは表象の形式はゲームにとっては本質的ではないと

いうことであり、このことは、その写実性をコンピュータ・ゲームの特徴の一つとしたわれわれの結 論とは両立しえないものである。写実性の増加に比例してテーマ性が増大する(すなわち抽象性 が減少する)ことはすでに述べたが、写実性の増加はおそらくはゲームの仮想現実化と結びつきう るものである。ゲームの仮想現実化とは、ゲームが一つのフィクションとして不信の停止を招くさい の敷居が低くなる、あるいはそれをも超えて、実際に人を騙しうるレヴェルに到達するということで ある。コンピュータ・ゲームを構成する表象群の写実性と仮想現実性の関係については、これから の理論的考察も待たれるし、さらには今後のゲームの進化の動向を見極める必要もあるだろう。

第二点目。本稿ではフィクション諸ジャンルと隣接するものとしてコンピュータ・ゲームを考えな がら、両者の差異についてまで言及する余裕がなかった。コンピュータ・ゲームにも広く虚構性が 認められることについては本稿でも述べたが、フィクションとしてのゲームがいわゆるゲームとの根 本的な差異は、おそらくは、いわゆる「インタラクティヴィティ」の有無に求めることができるだろう。 それではインタラクティヴィティとは何だろうか。ひとつの解釈としては、ゲーム自体を、そのゲーム において発生しうるあらゆる展開の総体として理解し、そのどれが具現化するかがプレイヤーの 「手」によっていることだと考えることができるだろう。この点についても、今後の理論的研究が待た れる。

研究の対象としての(コンピュータ・)ゲームの歴史はまだまだ浅い。今後の精緻な分析、活発な 議論を期待したい。

(かわだまなぶ:京都造形芸術大学芸術学部専任講師)