PDF issue: 2025-10-25

## 差別-トラウマ・体液・聖と穢れ

## 竹井, 夏生

## (Citation)

神戸大学大学院人間発達環境学研究科研究紀要,7(1):1-13

## (Issue Date)

2013-09

## (Resource Type)

departmental bulletin paper

### (Version)

Version of Record

## (JaLCDOI)

https://doi.org/10.24546/81005356

### (URL)

https://hdl.handle.net/20.500.14094/81005356



研究論文

## 差別―トラウマ・体液・聖と穢れ

# A study on Discrimination from the perspective of Trauma, Body fluids, and Sacredness and uncleanness

### 竹 井 夏 生\*

Natsuo TAKEI\*

要約:神に連なる「聖なるもの」と、もっとも忌むべき「穢れたもの」の同根源性。本論文は、この「聖」と「穢れ」との謎めいた関係を、大阪・上町台地の町並みを皮切りにし、日本中世史、部落史を中心とした歴史的経緯をたどることによって、また J. ラカンの描くこころの構造を考察することによって解き明かしていった。「聖」と「穢れ」はその根源において源を一にする。そしてそれらが一に溶け合うこころの位相を、ラカンのいう「現実界」の界域ないし「トラウマ」の場に見出し、その内実を「体液的」なものと捉え議論を展開させていった。この界域は、生命の生成と消滅の場として、生命の起源そのものとして、また生命的な力の場として、我々主体を根底において成り立たせている。この界域が、近現代の到来における根本的なパラダイム転換によって主体から切り離されていく経緯を中世史を援用しつつ、またそれをこころの構造の変遷として捉え、そこに「差別」の発現を見て取る。「差別」は社会的な事象であるとともに、個々のこころの危機において発動する機構でもある。それは常に臨床心理場面において通底している隠されたテーマである。「差別」という機構をこころの危機と回復に関わる普遍的なテーマとして、臨床心理的営為を根底から考える糸口として考究していった。

一馬のような屍体、犬猫のような屍体、そして人間のような 屍体、屍体はみな腐爛して蛆が湧き、堪らなく臭い。それで いて水晶のような液をたらたらとたらしている。桜の根は貪 婪な蛸のように、それを抱きかかえ、いそぎんちゃくの食糸 のような毛根を聚めて、その液体を吸っている。

何があんな花弁を作り、何があんな蕋を作っているのか、俺 は毛根の吸いあげる水晶のような液が、静かな行列を作って、 維管束のなかを夢のようにあがってゆくのが見えるようだ。 …俺はいまようやく瞳を据えて桜の花が見られるようになっ たのだ。

…今こそ俺は、あの桜の樹の下で酒宴を開いている村人たち と同じ権利で、花見の酒が呑めるような気がする。

梶井基次郎「桜の樹の下には」

1. はじめに一「聖」と「俗(穢れ)」の近さ一大阪・上町台地の町並みから

生来,新興住宅地とよばれるところでばかり暮らしてきた筆者 にとって,「古都」大阪でも最も歴史と由緒を誇る社であり,「生 島大神・足島大神」を祀る生玉神社(生國魂神社)の周辺は、ど こかこれまで筆者の中に培われてきた心のバランスといったもの を揺るがすというか、それでいて得も知れぬ不思議な魅惑(魅力 というよりも)をもって誘い込もうとするようなところがある。 このあたりは大都市大阪の繁華街に程近いながらも数多くの寺社 ―というよりも見た目にはむしろ墓地が目立つ―がまさに肩を寄 せ合うようにして密集する地域である1)。難波から千日前、日本 橋にかけての西日本を代表するアクの強い繁華街が東に向かうに つれ落ち着きを見せ始めるころ―とはいえ、繁華街の「辺境」と しての「おどろおどろしさ」もどこかに感じられてくるのではあ るが一ほんの数十メートルの高さに至る勾配にぶつかって、それ を生玉参道なり、真言坂なり、源聖寺坂なりを登り切ったところ に生玉神社は私たちを待っている。このほんのささいな台地一お おむね東西に2キロあまり、南北には大阪城から住吉大社までと 見込んだにしても10キロほどにしか満たない一これを「上町台地」 と呼ぶが、ここは古代以来、日本の歴史の中心的舞台として常に 君臨し続けてきたにもかかわらず、京都や奈良はおろか、歴史的 景勝地として認識されることすらあまりないといってよい。それ どころか、生玉神社周辺には、多くの寺院とともに一それらと争

<sup>\*</sup> 神戸大学大学院人間発達環境学研究科博士課程後期課程

うようにというべきか、それらと共存するようにというべきか― たくさんのラブホテルが林立している。また生玉参道の入り口に ある鳥居には、そのすぐ背後に男性専用の「ビデオボックス」の 「いかにも」な看板が、まるでおかしな組み合わせといった具合に デカデカと飾られてもいる<sup>2)</sup>。夜も更けてこのあたりを歩くなら, その光景はいっそう見るものを「揺るがし」そして「捕らえる」 のではないかと思う。ある寺院と隣り合わせにあるラブホテルの 壁面には手の込んだ意匠を施した白い柱が「聖列」し、高いアー ケードを作っている。それが二段構えになっていて、かなりの高 さと迫力を感じさせる。そこに数秒ごとに切り替わるピンクやア クアブルー, ヴァイオレットといったいかにもいかがわしげなイ ルミネーションが照射されているとともに、その壁面下に広がる 寺社の瓦屋根、それに墓石や聖僧像の頭にもそれはこぼれるよう に降り注いでいる。先祖や石像は何を思うのか…。夜の寺町独特 の線香の残り香の混ざった冷やりとした風と、ラブホテル街特有 の場末の風が不気味に混ざり合う。そして通りには、明らかにカッ プルとは思えない「擬似カップル」たちがホテルへと―寺社では なく一吸い込まれていく。寺を、神社を、墓を、線香の香りをく ぐり抜けて。それはいつここを訪れたとしても変わらぬ、ここで は「当たり前の」光景である。生玉周辺の雑居ビルから「デリへ ル嬢」たちが「派遣」されてくるのである。

筆者は当初, 神社や寺, 墓といった, いわば「聖なるもの」に 属する存在と、ラブホテルとその淫靡で安っぽい装飾や照明、そ れにデリヘル嬢―かつては「遊女」と呼ばれていた人々なのだろ う一とその「客」たる男性たちといったいわば「俗なるもの」(ま さに「風俗」の「俗」),「いかがわしげなもの」とが,このような 近さをもって交差してゆく光景に違和感を禁じえなかった。それ らは筆者の「こころの配置」とでもいったものからは、遠く相隔 たれているもの、そして相隔てられていなければならないもの一 そのような前提があった(ふるさとに帰郷し、親族とともに先祖 のお墓を訪ねた折に、そこが「淫靡な」世界に包まれていたと考 えたらどうだろう)。しかしながら一方で、その光景になぜか深く 惹きつけられ、「こころの配置」を揺るがされながらもその「近 さ」の由縁に秘密が、そして筆者にとっての一かつそれはきっと 現代人にとっても―果実が潜んでいるように感じられたのは確か な実感であった。そして筆者は、その秘密ないし果実がいったい 何であるのかを捜し求めるべく、生玉周辺を、天王寺七坂を、「墓 のまち」を日夜歩くことになった。思えば確かに全国の「風俗街」 と呼ばれるエリアには由緒ある寺社が佇んでいることは珍しくな い。大阪の「キタ」、兎我野町ラブホテル街に取り囲まれるように して建つ太融寺, 神戸三宮からほど近い生田神社界隈, 東京では 徳川将軍家の菩薩寺である上野寛永寺から続く鶯谷のラブホテル 街。もちろんここ生玉周辺ほどに、そのコントラストと「近さ」 が際立つ街はおそらくはどこにもないにしろ。

さて、その秘密ないし果実―「聖なるもの」と「俗なるもの」、「いかがわしいもの」との「近さ」、あるいはその両者の謎めいた関係―を歴史資料から紐解くとすれば、生玉周辺に関して言えば、・れら両者は結びついているということであった³)。生玉神社をはじめとしてその周辺寺院―帯は、江戸時代、「名所図会」⁴)とよばれる今でいう観光情報本に描かれるような景勝地であった。そ

の門前には多くの茶屋や浮世見世物、物真似、売ト、女祭文などの遊興空間が広がっていた。そこにはまた「泊茶屋」とよばれる性風俗店も存在していたことがうかがえる $^5$ )。そしてそれらの営業権ないし地代は、他でもない生玉社をはじめとする周辺寺院が握っていたのである。つまり、「聖なるもの」とされる寺社は、その土地と営業権を、「俗なるもの」、「いかがわしげなもの」である遊興を職能とする人々へ、とりわけここで気に留めておきたいのは性を職業とする人々(その管轄を行う人々も含む)へと貸与し、より多くの参拝者を集めるための装置とするとともに、一方で「俗なるもの」は「聖なるもの」のもつ求心力を見込んでその職能を果たしていたという構図になる。そうなると、現代にまで直接つながっていく経緯はともかくとして $^6$ )、「ラブホテル」や「デリへル嬢」(とその「客」)は少なくとも江戸の昔からこのあたりには存在していたのである。

しかしながら、これは単に経済的な結びつきといった関係に過 ぎないのであろうか。その関係にのみ収斂してしまうと、「聖なる もの」は実は「俗なるもの」であり、「俗なるもの」も変わらず 「俗なるもの」、つまりすべては「俗なるもの」という結論に落ち 着いてしまう。しかし、純粋に飲食を提供する「茶屋」はともか く, 浮世見世物, 物真似, 売ト, 女祭文といった「芸能」的な職 能にはどこか日常を離れたハレ的な要素というか、「聖」の片鱗一 「聖」の片落ち、亜流の「聖」といった雰囲気(それが「いかがわ しさ」でもあるのだが)を感じさせるものがある。この門前には このような職能人による遊興が満ち満ちていた。我々の実感を鑑 みても、寺社へ参拝し手を合わせる際のおごそかな気持ちと、門 前町の賑やかさのもたらす非日常的な雰囲気とは相容れないもの では決してない。それらは相乗的に我々の内面に働いて、「聖」と も「俗」とも付かぬある独特の感慨へと導く。そうなるとむしろ このようなありようは次のように考えることができるのではない だろうか。つまり、「聖なるもの」と「俗なるもの」の両者はもっ と深いところで、あるいはもっと本質的な、本来のありようとし て結びついているのではないか、と。さらにそこには源を一にす るある基点を見出しうるのではないか、と。巫女はかつて遊女性 を有していたともいわれている 7)。 それだけではない。 江口・神 埼の遊女たちと朝廷との結びつき, 熊野比丘尼の遊女性。それに ユング心理学がいうところの「娼婦元型」。「聖なるもの」の遊女 性、遊女の聖性一「聖なるもの」と「卑俗なるもの」とのただな らぬ関係、秘密、「近さ」一我々は経済ではなく「精神」に、我々 の「こころの構造」に、その根拠を求める必要がありそうだ。

思えば、近松門左衛門による『曽根崎心中』の「生玉の段」はこの門前を舞台に描かれている。彼女もまた堂島新地の遊女であるお初は、ここで思いを寄せる醤油屋の「今は手代に埋もれ木の(今はまだ手代に埋もれた身分の)」徳兵衛と再会する。遊女とその馴染み客である「手代に埋もれ木の」男一「聖なるもの」とは遠くにある二人の心中という結末はこの上のない聖性をもって描かれる。いわば「賎」かつ「卑」なるゆえにこそ、それだけいっそう「聖なるもの」になるという反転的な関係が成り立っているように見える。近松はここに人々の奥底に普遍的にある琴線ないし源泉を掘り当てていたのかもしれない。そしてこの二人の再会の場が、ほかならぬ生玉神社の門前であった。お初と徳兵衛の心

中は、「貴賎群集の回向のたね、未来成仏うたがひなき、恋の手本と成にけり」(傍点筆者)として、その物語は締めくくられる。貴もなく賎もなく、ここでは人々が「ある一点」において深く共鳴し連なっている。当時、心中に失敗した恋人たちは、その罰として「非人」身分へと落とされることがあった<sup>8)</sup>ことも含め、「聖なるもの」と「俗なるもの」、「卑なるもの」との謎めいた関係を示唆しているように思えてならない。

やや南下させて、同じく上町台地上に位置する四天王寺に舞台

を移してみる。聖徳太子によって建立された日本最古の本格的寺 院とされるこの寺はまた、悲田院や施薬院、療病院といった慈善

事業の施設を抱えた(もう一つは敬田院で、これは寺院そのもの

をさす)。悲田院は今でいう社会福祉施設,施薬院は薬剤の栽培・

開発と提供、療病院は病院施設の源流をなす。四天王寺には古く

から病に行き倒れとなった人々が、そのお堂の床下などに棲みつ き,物乞いによって生活を立てていたという。そこには悲田院や 療病院からの保護を求めて来た人々もいたはずである。『一遍聖 絵』や『一遍上人絵伝』には,四天王寺の土壁に沿って,あばらに 住む人々や,布施を乞う人々一今でいうホームレス一が見える<sup>9)</sup>。 四天王寺からさほど離れてはいない場所に釜ヶ崎地区や、その隣 の飛田新地といった辺境(境界的な場)が存在していることは, 後世の行政的な都市計画の力学も働いているはずではあるが、四 天王寺という存在―むしろ四天王寺という精神―と何らかの関係 があるのかもしれない。能や人形浄瑠璃で演じられることも多い 伝承の人物である「俊徳丸(すんとく丸)」も,盲目となり癩<sup>10)</sup>を 病んだ末に、ここ四天王寺に遺棄され、引声堂の床下に棲みつい た。四天王寺は、「貧」や「賎」、あるいは「病い」を得、これま での生活から追われた人々が集まるアジールでもあったのである。 ここで我々は、聖徳太子や悲田院、療病院といった存在に代表 される「聖なるもの」が、俊徳丸に見られるような「貧」、「窮」、 それに「穢れ」といった属性を付与された人々を救済するという 構図を捨て去らなければならないように思う。そのような「聖」 と「穢れ」とを分離させて考える思考自体が、きわめて近代以降 のすっきりと明確に分類された思考の産物であるということに気 をつけなければならない。そのような思考のパラダイムにおいて は、「聖」と「俗」の謎めいた関係に迫ることはできない。「聖」 と「俗」(「貧」,「卑」,「賤」,そして「穢れ」一本論ではこの「穢 れ」を以降, 主に用いていく一)とは, 本来, 近くにあって源を 一にする」という先のテーゼにもとづくならば、聖徳太子と俊徳 丸はその性質を両極端にする存在同士として分離されると考える べきではない。むしろ両者は、相反する性質を付与されたメリク リウス<sup>11)</sup> のように、本来は分離されえない一つの地点から湧出し た二つの表象として捉えられるべきではないかと考えるのである。 「聖」は「穢れ」をどこか深いところに内包しているがゆえに「聖」 としての性質を保ち得、「穢れ」はその本然としていつも「聖」の すぐ近くにある。そしてその両者には、分離されえないある一つ ・・・・ の源泉がある。「聖」以前,「穢れ」以前。それらがそういった性 質を付与される手前の、あるいは奥底の、名伏しがたい一点。俊 徳丸の物語が他でもない四天王寺を舞台としていること、そして その結末には複数のものがあって、そのそれぞれが「聖なるもの」 と「俗なるもの」との謎めいた関係を時代の拘束性の限界のなか で描いてきたにしろ、その拘束性を潜り抜けた先に我々が看取することのできる「貶められたもの」、「穢れたもの」の前にだけ見出される「聖なるもの」への狭い通底路。この一点こそが、近松が見出した琴線ないし源泉にも共通した感慨を、私たちの奥深くに強烈に喚起しているといえるのではないだろうか。

仮にそれに一つの言葉を与えるとするならば、筆者は「トラウ マ」という言葉を選びたい。「聖」と「穢れ」との謎めいた秘密の 場一その両者が同源となって連なっていく一点、「神々と獣がひと つになった思考不可能な世界」120,「もっとも内密で・もっとも悩 ましく・もっとも激しく・もっとも繊細で・もっとも内気で・もっ ともおどおどして・もっとも風変わりで・もっとも非道徳的で・ 同時にもっとも神聖な」<sup>13)</sup> 界域―トラウマ。トラウマとは、DSM において語られているような, 大事故や災害, 事件によって引き 起こされる心の傷というよりは、私という一個のホメオスタシス が、その外部に圧倒的に広がっている「名伏しがたい」界域の不 意の闖入によって急襲的に破られるという現象の謂いである140。 そしてその界域は、私の外部にあるといいながら、同時に私の起 源でもある以上, むしろ私の最内部にあるという, 私にとって入 り組んだ関係を帯びている(この、「外部」と「私の起源としての 最内部」との関係についてはのちにはっきり示していくことにす る)。このトラウマと我々人間主体との関係を考えてみたとき、中 世15)の「魔術的」思考を「超克」した近代以降の論理実証的思考 のパラダイムは、このトラウマを遠くへと退けてきた過程でもあっ たといえるのではないだろうか。あるいはこう言ったほうが正確 かもしれない、つまり一このパラダイムの要請するところによっ て、我々はホメオスタシスを堅固にしてきたがゆえに、その破れ /割れは主体にとって決定的なもの(トラウマティックなもの) として働くようになってしまった、と(たとえば中世における個々 のホメオスタシスは、曲がったり破れたりすることはあっても、 割れることはあったのだろうか?)。このホメオスタシスを大きく 取り囲み、さらにホメオスタシス自体の起源でもあるという一点、 「聖なるもの」と「穢れたもの」の謎めいた関係を解き明かす一 点。近現代の目にはその姿が見えなくなってしまったその一点。 穢れたもの、禁忌すべきもの、得体の知れぬもの、目を伏せたい もの、卑しむべきもの一かつてそれらは「聖なるもの」とともに あって、ほんの我々の暗がりに控える「近き」存在であった。そ して「聖なるもの」とそれらは互いに分離できないひとつの名伏 しがたい魔力を有するものとして, 我々はその存在と隣り合わせ にあった。この「魔力」を一正確に言えば一この「魔力」とホメ オスタシスとの被曝的邂逅というべき「出会い」<sup>16)</sup>をトラウマの 内実と考えてみる。現代において「神々や獣たち」はすっかり解 毒されてしまっている。ホメオスタシスを維持するためには、そ れらは解毒され、弱体化され、そして遠くへと排除されなければ ならない。それは一人の個が確立されていくための積極的で肯定 的な努めでもあった。近現代はその方向に、我々人類の進むべき 道のりを見出していたのだといえるだろう。

しかしながら、解毒や排除は人間の力には余りあるものである ことは言うまでもない。それが完全に果たされることはありえな い。解毒はまた、私のホメオスタシス内部の生命力をも弱めるこ とになる。排除されたものは、たちの悪いものとしての性質を強 め、私に向かって旋回してくる。そしてそれと対峙するだけの力 も技も、我々は用意してこなかったのかもしれない。

### 2. 目的の明確化

ここでこれまでの問題提起をまとめつつ、この論文の二つの目 的一この二つはまさに根を一つに持っているのであるが一を明確 にしておきたい。一つは、穢れたもの、禁忌すべきもの、得体の 知れぬもの、目を伏せたいもの、卑しむべきものの排除と解毒化 を社会構造の中において見て取っていくこと。そしてもう一つは、 それを成り立たせている発生源を,他ならぬ「こころ」に,さら に「こころの構造」に求めていくこと。前者は、先にも触れたよ うに、遊女や病者、そしてそれらを含めた「差別―被差別」の問 題に関することである。これらを「聖なるもの」との謎めいた関 係を持つものとしての「畏れ多いもの」として、「私」のなかにそ の住処を見出していくこと。これらを本来あるべき所在へと、そ の起源をたどりながら帰還させていくこと。この方向は、現代に おける、幅広く「差別」の問題において目指されている方向とは 異なったものになるのかもしれない。現代は、「差別」の解消のた めの方向として、その源泉からの魔力を解毒化することによって 解消していこうとするモデルがあるように思われる<sup>17)</sup>。そのよう な、解毒によってのっぺりとした平等を実現しようとする差別に 対しての近現代的な「道徳」とは異なった、「聖」と「穢れ」とが 交差、邂逅していく狭い通底路を見出していくこと。また、後者 の「こころの構造」に関しては、「忌むべきもの」を「聖なるも の」と連動させながら、その起源を「私」の外部にありながら、 それでいて「私」の最内部にあるという界域に求め、そこに開か れたかたちでの、近現代が要請してきた人間像を超えた、新たな 「こころの構造」を提示していくこと。そしてこの前者と後者を切 り離すことなく、同じ根を持つものとして融解していくような議 論を展開していくこと(実際ここに述べた「前者」、「後者」の目 的ないし問いはすでに分化し得ないものになっているだろう)。こ れらのことは、実は極めて深く臨床心理実践に関わってくるテー マでもある。「聖」と「穢れ」との謎めいた一点を見出していくこ と。つまり、トラウマの彼方へと歩みを進め、その内実を見て取っ ていくこと。これは、あらゆる臨床場面において、通低音として いつもあの面接室で鳴り響いている隠されたテーマだということ ができる。それは危機に直面した、あるいは危機を潜り抜けてい くクライエントがいつも垣間見せている。全世界を相手にするこ とと一人の患者を相手にすることとの同源性をみたユングと同じ ように18, 筆者も世界の問題―ここでは歴史的, 社会的にはびこっ てきて今なお解消されたとは言いがたい差別の問題―と、臨床心 理場面において出会うクライエントの苦悶が描いていく軌跡とを, 同根のもとに思索していければと考えている。この一点を見出し ていくことが、筆者として臨床心理行為において寄与できる一点 でもあると考えているのである。

### 3,「聖」と「穢れ」の謎めいた関係, 一つの源泉, トラウマー 「体液的」

「聖なるもの」と「穢れたもの」,「卑なるもの」,「賎なるもの」 とは,本来的に「近さ」を有し,源を同じくする―これが先にあ

げたテーゼであった。神一神社一天皇一寺院一涅槃一聖僧一慈悲 的行為。これらと遊女一心中一病者一癩一盲目一乞食一ホームレ ス一被差別との「謎めいた関係」。この関係は、社会という位相に 関わる問題であり、また同時に我々一人ひとりのこころの構造に 関わる問題でもある。生玉社や四天王寺は、我々にその「近さ」 を示し、それら同士の「謎めいた関係」を垣間見せてくれた。そ れらは現代人が捨て去ってしまった「こころのバランス」、「ここ ろの構造」の精神的遺産の表象物であるといえる。現代はそれら 同士の関係を遠くに隔離させ、両者がほとんど触れ合わないよう に引き離されてしまっているように思われる。あるいはそこでは、 援助するものとされるものという「分化」されたなかでの、その どちらかに位置づけられたなかでの、「安心な足場を保障された」 なかでの関係を営んでいるように見える。現代における社会福祉 の援助観はそういった分化を背後に色濃く反映させているように 思われる。これらはホメオスタシスを維持するための堅い外殻を もった、現代のこころの構造の表象でもある。だがそれは、両者 の「謎めいた関係」を紐解いていくには程遠い。この「謎めいた 関係」を浮かび上がらせていくこと。これが現代の危機に対して の, また臨床においてしばしば立ち現れてくる危機にたいしての, 狭き門であることを繰り返し強調しておきたい。さて、筆者はこ こで、「聖」と「穢れ」の両者を一つにする源の在処を「トラウ マ」と呼んだ。トラウマとは、本来、主体にとって耐えることの できない過剰なもの、言葉をあてがうこと/意味を付与すること によって主体のホメオスタシスに取り込むことのできないカオス 的かつ真空的な領界であるといえる。 J. ラカンはこのトラウマ の所在を「現実界 (réel)」と呼んだ。ラカンによれば、この現実 界は「我われの活動を他のすべてのもの以上に支配している」<sup>19)</sup>, 「主体のその後を決定し、主体に一見偶発的な起源を与える」20)も のであるだけでなく, その上「同化できないもの」<sup>21)</sup>で, 「一撃の もとに我々に不意打ちを食わせ、その出現の高みから我々を失墜 させる前歴史的で忘却不能な<他者>」22)であるという。我々の すべてを支配し、我々の起源であるにもかかわらず、それは我々 と同化し得ず、我々を失墜させさえする。かつそれは「前歴史的」 という我々の記憶以前のものでありながら、同時に「忘却不能」 なものだという (覚えがないし忘れることもできない)。このパラ ドキシカルなありようはそれにとどまらない。この同化不可能で 主体を脅かす界域は、「主体の内部に属するものでありながら、そ もそもの始めに最初の外部へともたらされるもの」<sup>23)</sup>,「排斥され た内部…内部へと排斥されたもの」240。この入り組んだ主体と現 実界とのありようをラカンは「外密 (extimité)」というパラドキ シカルな表現によって繋ぎ止める。 つまりこの同化不可能な, 圧 倒的な界域は、我々の<内なる他者>と表現することもできよう (「内なる」=「密」,「他者」=「外」)。<内なる他者>としての トラウマないし現実界。そしてそれはまさに、「聖」と「穢れ」が そこから発する一つの源泉そのものであり、我々の奥深くに見出 されるべきものなのである。遊女、お初、病者、癩、盲目、乞食、 俊徳丸―「穢れ」は、我々の外部にあって援助あるいは排除する ものとして存在しているのではなく, 我々の奥深い, 起源として の内部にあって、それらが「聖なるもの」との近さ、同源をもっ て位置づけられていくその道程を我々の内部にたどっていくこと

が、謎めいた関係を浮かび上がらせていくのである。

ここで「穢れ」(ないしそれと同源であるならば「聖なるもの」 についても)の内実について考えていかなくてはならない。M. ダグラス (1966) によれば, 「汚穢 (pollution)」は「秩序を侵す もの」25),「ある体系を維持するためにはそこに包括してはならな いもの」26)であるという。しかしそれは同時に、「形式創出の潜在 的能力は無限」<sup>27)</sup>であり、「危険と同時に能力との両者を象徴して いる」28)。秩序,つまりは主体や社会のホメオスタシスを脅かす ものでありながら、それらに対し力を注ぐもの、ないしその生命 力そのものとしての「穢れ」。いまこれを,「体液的」29)という言 葉でつなぎとめることによってさらにその内実を見て取っていき たい。体液は、「穢れ」の発生源であるといえるからである。あら ゆるタブーはこの体液的なものに関わっていると考えることがで きる。体液―それは血液、組織間液、唾液、鼻水、粘膜、体膣液、 精液, 汗, 尿, 糞便といったものをあげることができる。体液-我々は誕生以前、胎内にあってそれに包まれることによって、ま たそれと一体にあることによって守られ、さらに我々自体そこか ら結晶化するようにして発生してきた。体液は我々の源泉なので ある。体液はかつての我々そのものであり、我々の起源であり、 母であり、宇宙であった。我々は胞衣に守られることによってそ の誕生までのあいだ生命と非生命のあわいを漂い、養分を与えら れ、そこを世界のすべてとして、身体と精神の区別さえもいまだ 生じていない、いわば一元的な世界においてその安寧を保障され ていた30)。そしてこの世に誕生したのちにも、体液的なものは変 わらず我々の構成成分であり, 我々の内部を満たし, 常に循環し, 外部との隔てにおいて働き、我々を我々たらしめている。このよ うに体液が「生」に根本から関わるものであるのと同時に、それ はまた「死」の生々しさを呼び起こすものでもあった。事故に遭っ てアスファルトに血液が滲みている。飛び出す臓物は組織液の生 暖かいぬめりを帯びている。ズボンの下は「垂れ流し」なのだろ う。死者のそれらが放つ独特のにおいとこちらに強烈に呼び起こ す不吉な感情。見てはいけないという気持ちと、どこか激しく昂 ぶる興奮にも似た気持ち。あるいは「性」の場面。我々は他者と の粘膜の接触を何よりもの至福として愛し合う。我々は体液を愛 している。固体には無理だが、液体は混ざり合うことができる。 体液的なものは、我々が包まれるものであり、我々の起源であり、 我々を至福へと導くものであり、そして同時に最も禁忌されるべ きもの、穢れたもの、不吉なものなのである。

そして歴史を鑑みてみたとき、これらにもっとも近くにいた職能人たちが他ならぬ「穢れ」を担わされた人々であった。し尿処理、産婆、胞衣処理³1〕、死体処理、牛馬処理、皮革処理、食肉処理、医術、処刑、また葬儀、埋葬、火葬、(病者や死者にささげる)呪術、それに娼婦…これらはどれも体液的なものに関わってくる営みである。彼らの周りには、常に体液一血液や羊水、尿、汗、さまざまな粘液、唾液、精液一が取り巻いていた。これらの営みのどれもが最も禁忌されるものとして、「穢れたもの」とされた被差別の人々によって担われてきた職能であった。だがこれらはもっとも生命的な力、生命的なエッジ(生誕と消滅という「驚(第)」)かつ根源に近接する営みでもあることはいうまでもない。体液的なものは最も禁忌されるとともに、最も生命的な力に満ち

満ちたものなのである。あるいはこういったほうが正確である一体液的なものは、最も生命的なもの、「聖」と「穢れ」の奥深い一点の源泉に近接するがゆえに、最も「畏れ多いもの」として我々をして近づくことをたじろがせる。「体液的なもの」一「聖」と「穢れ」の謎めいた関係の奥底に潜む根源的な一点一現実界ートラウマ。これらの言葉が指し示そうとしているそれの輪郭が浮かび上がってきたのではないかと思う。

ところで、この体液的なものにじかに関わっていく職能人たち は、網野や横井といった中世史研究家らによれば、中世までは、 近世以降のように禁忌されるものとしての位置づけを持ってはい なかったという320。この大きな転換こそ、いわゆる「網野史学」 のもっとも真髄の部分といえる、13世紀後半から14世紀にかけて の「かなり厳しい思想的緊張のあった時期」33) に関わってくるも の, つまり中世的パラダイムからの脱却と近代の到来という過渡 期に関わるものであったのである。網野はこの思想史上の危機的 転換期を、そのひずみのなかで生じた時宗をはじめとする仏教界 の動向とも連動させながら、以下のように述べている。「14世紀の 前後、日本の社会における自然と人間の関係の大きな変化ととも におこった、古き「聖なるもの」の転落」34,「このような社会的 なものの見方の変化は…日本の社会において、人間と自然のかか わり方が大きく変化してきたこととかかわりがあると思うので, 自然がより明らかに人びとの目に見えてきたが故に、このような ケガレに対する畏れが消えていったのですが、それにともなって、 ケガレを清める仕事に携わる人びとに対する禁避, 差別観, 賎視 の方向が表に現れてくるようになった」350。また横井は、「少なく とも室町期においては非人というも河原者というも, また穢多と いうも、本来は何ら一定の「身分」を示す用語ではなかったにも 拘らず, 一般に広まるにつれて, 明らかに一個の身分的な意味内 容を持つ語として機能しはじめるのであった」36)と、古代・中世 においては決して固定的なものではなく流動的なものであったそ れを, 特定の人びとを蔑視し, 固定化し, 実定的に見るようになっ ていった民衆精神の転換点を追っている。赤坂もこの「中世から 近世への過渡期」を、「大きな地殻変動」とよび、そのとき、「多 元的な出自をもった、宗教・祭祀・芸能・手職・行商などにたず さわる「あやし」の伎人とその集団が…被差別の、「いやし」の身 分への固定化を強いられることになる」

37) と説く。かつてこれら の人々は、そしてこれらの職能に対する人々への認識は、「いや し」よりは「あやし」(=神秘的だ、並々ではない、不思議だ)に ずっと近かった。むしろそれらは「聖なるもの」の傍らにあって、 それとは不可分なものとしての存在を保っていた。思えば, 死に 関わることは「聖なる」神、宗教、寺社、僧侶、慈悲的行為に深く関 わることであり、呪術に関しても然り、それはまた本来、天皇とい う最高権力における職能でもあったし、その力こそがその聖性を はぐくんだのである。また、「性」は神秘、まさに「聖」に関わるこ ととして、「聖なるもの」である巫女、朝廷、仏教との謎めいた関係 が示唆されることは先に述べたとおりである。このように, 歴史 的系譜によって生(性)や死に関わる事柄が、聖と穢れの源泉に関 わることであるのを示すことができるのを待つまでもなく、これ らのことが我々にとってもっとも敏感で決定的な傷を負わせうるもの であることは、我々の実感の中にも容易に見出すことができるは

ずである。生、死、性一我々は生々しいそれらに近接することに、 大きな恐れ,禁忌,そして畏れ,魅惑を感じている。あらゆるタ ブーは、それらに栓をするという我々のホメオスタシスの求めに 応じて派生していったものだといえるし、多くのトラウマ的な傷 もここに関わるものとして発現するといえる。そして,「我われの 活動を他のすべてのもの以上に支配している」この近づきがたい 圧倒的な力は、それを制御しうる力を持つ存在が担っていたはず である。そこには「聖」や「穢れ」の手前、ないし内奥の名伏し がたい一点としての性質が見られていた。それを何と呼ぶか?そ れをここでは「トラウマ」と呼んだのである。「聖」と「穢れ」と は、その源においては、原初的な生命の力として、我々の起源と して、もっとも畏れ多い境界的なものとして、生死のあわいを担 うものとして、トラウマとして存在していたのである。ところが 中世の終焉以降,近代の到来とともに,「聖なるもの」と「穢れた もの」との分化が進み、「穢れたもの」に内在していた聖性が骨抜 きにされてゆき, まさに近現代の感覚に近い意味での「穢れ」そ のものとしての様相を呈し始めたということになる。網野のいう 「自然と人間の関係の大きな変化」を、さらに個々のこころの次元 に引き付けて表現するならば, これは「原初的な生命の力の領域 とホメオスタシスの関係の大きな変化」ということができるだろ う。源を同じくした一人のメリクリウスは、近代の到来によって、 遠く離れた二人のメリクリウスとして引き裂かれ、隔離されてし まったのである。一方は、「穢れただけのもの」として、もう一方 は生命力を去勢された「片落ちの聖なるもの」として一。

### 4,「外密」というあり方、こころの構造、差別に対して

ここで、ラカンによる主体と現実界との入り組んだ関係を示す「外密」について考察していきたい。なぜなら、「主体の内部に属するものでありながら、そもそもの始めに最初の外部へともたらされるもの」という現実界ないしトラウマのありようは、差別という現象を、外部において展開されているという認識から、我々一人ひとりの内部に起こっていることとしての認識に立ち返らせ、そのことが歴史的、社会的に展開されてきた差別に対して、根本からの理解を深め、それを踏みとどまらせる力になると考えるからである。またそれだけでなく、そのことが我々一人ひとりにとっての、現代を超克しうるあるべき「こころの構造」へと導きうると考えるからである。世界において起こっていることは、我々一人ひとりの心においても起こっていることなのである。図1はラカンにおける、主体と現実界との関係を示したものである<sup>38)</sup>。

我々主体はそもそも、この図の下部、つまり現実界の位相から立ち上がってきた。そして「主体構成的なホメオスタシス」<sup>39)</sup> として、次第に外殻を構成するようになってゆくとともに、現実界との接点に栓がなされていくことになる。これはいわば「ものの殺害」と呼ばれる過程であり、その際このホメオスタシスの内部は、シニフィアンをもって構成されていくようになる(あるいはホメオスタシス自体がシニフィアンによって構成されていくともいえる)。シニフィアンとは、現実界の圧倒性一先にこれをカオス的かつ真空的と述べた一に対し、主体であるホメオスタシスは決して耐えることができず、それとの直接の邂逅を避けるために導入された記号の支配する機構と考えることができる。つまり、こ

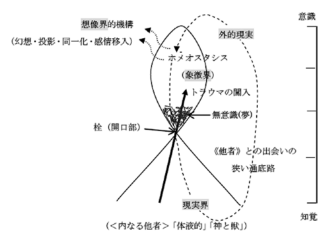
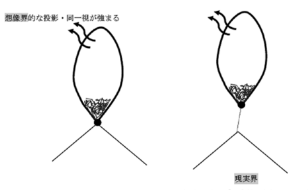


図1. ラカン理論に基づいたこころとトラウマの構造 (竹井(2012)を発展させたもの)

のシニフィアンというもののありよう自体、「体液的」なありよう から隔てられた, それのもたらす過剰に主体が耐えられないから こそ見出された一つの代理物であるということができる。我々は, 「本物一ほんもの (das ding)」である体液的なものによって生き ることに耐えることはできず、その代理物であるシニフィアンに よって、世界をその媒介を通してしか認識し得なくなっていると いう、いわば死ぬことによって生きながらえた存在である。そし てこのホメオスタシスの内部が、シニフィアンの機構である「象 徴界」, ないし(ここでは深く触れないが)「外部」への(幻想的 な)同一化,投影,感情移入の機構である「想像界」の界域であ ると理解されたい。このようにして次第に上部へと向かって主体 は構成されていき、それは図の右部に示したように、「知覚」から 「意識」へと心が展開していく過程であると考えられる。つまりそ れは、「非生命」から、「原始生命」、そして意識を有した一つのユ ニット=外郭を持ったホメオスタシスとしての「主体的生命」へ の過程である。ところがこのシニフィアンによって構成された主 体は、常に現実界からの闖入に脅かされているとともに、そこか らの力を頼みにもしている。最も禁忌すべきものは、最も我々を 支えるもの、そして我々の起源であるものなのである。ラカンに 言わせればそこは「神々と獣がひとつになった思考不可能な世界」 だという。そこはまさに「聖」と「穢れ」とが源において合一し た場なのである。「自らの最も内奥にありながら, そのはじめに外 部へと投げ出された」外密の内実はこのような様相を呈しており、 またこのようなありようとして主体との関係を保っているのであ

ところでこの図を考えていくときに、現実界といわゆる外的現実との関係について示唆されていることについても気に留めていく必要がある。ホメオスタシスの領域は、栓を唯一の「開口部」、「穴」として、「外部」には接していない。一方、現実界にはいわゆる外的現実との連続性が存在しているのを確認できる。(想像界の機構は、このホメオスタシスと外的現実との本来越えることのできない垣根を越えて外的現実とつながったとする幻想の働き=同一化・投影・感情移入であると捉えられる)。ラカンにおいては、現実界と外的現実の区別は自明のものとは考えられていない。さきに現実界とは、<内なる他者>の在処であるとも述べた。「聖」と「穢れ」とが一つにしてある源泉は、この<内なる他者>のこ

とでもあった。さて、ホメオスタシスを堅固にし、その過剰に耐えることができないものを排除していこうとする主体の傾性は、栓を強固に閉じ、外殻を堅くし厚みを付け、また現実界の界域から、主体を引き離していくという方向へと向かう(図2)。それが近代以降、現代の我々が主体の確立において果たしてきた方向であったといえる。「神々と獣がひとつになった思考不可能な場」は栓によって堅く閉ざされ、さらに遠くへと排除されてしまったのである。そのときく内なる他者>と、外的現実やそこにいる「他者」とが分化してしまう。このことを差別という観点から鑑みてみるに、現実に起こっている差別を、外部において起こっているある。、現実に起こっている差別を、外部において起こっている。ととしてのみ認識してしまうことになる。差別が我々の内部において、主体構成的なホメオスタシスの本然として生じているという内実が見えなくなってしまう。内で起こっていることと、外において起こっていることとが別々のものになってしまうのである。



(外部化され「悪魔的」様相を帯びる)

### 図2. ホメオスタシスの堅固化と主体の現実界からの引き渡し

それは言い換えれば、<内なる他者>と、外的現実における「他 者」とが乖離した世界、あるいはその両者が出会いえたところの 《他者》との出会いが果たされなくなった主体のありようともいえ る。《他者》は、内部の暗闇を奥深く巡った先に広がる外部におい てしか出会い得ないからである(図1参照)。さらに話はそれだけ にとどまらず、再び差別の形成過程を振り返ってみる必要がある。 そこでは、そもそも多元的な出自をもった「あやし」の伎人たち の職能に対する「畏れ」の感情だったものが、特定の人びとや特 定の身分に対して固定的に差別や蔑視として帰せられるようになっ たこと自体,まさに中世の終焉―近代的思考の到来―と機を一に するということであった。それまでは人々のうちにいくらかでも 抱え込んでいた「神々と獣が一体としてある」こころの深遠は、 ホメオスタシスを堅固にし, かつその過剰に耐えがたく排除する という精神史的な運動によって、人々の遠く外部に投げ出された。 それは「私」とは連続性のない「外部のもの」になってしまった のである。さらに「外部のもの」と化したそれは、「神々と獣」と のあわいとしての過剰な力という両義性を内に含みこんでいたあ りようから、たとえば、過剰な力を持ったもの→畏れ多いもの→ 得体の知れないもの→不吉なもの→触れたくないもの→穢れたも のといった、ホメオスタシスによるこころの処理によってその穢 れ性を強めていったと考えることができるのではないか。かつ、 これまで主体との関係を基にした「関係概念 | 40) として我々との 関係のなかで生きていたそれは、明確な分化、分類、客観化、概 念化という近代の世界把握の方法論によって,主体とは直接のかかわりを持つのではなく,隔離された位置において把握された「実体概念」 $^{41)}$  として「穢れ」そのものになっていったと考えられるのである。そしてこのことは,容易に想像界的な投影によって外部の特定の人々に帰せられることにつながる $^{43}$  (図 2 参照)。とりわけそれが向けられたのは,体液的なもの,我々はその過剰に耐えられないもの一そして我々の生命の起源というべきものに携わる人々たちに対してであった。

近現代的な主体は、<内なる他者>,「体液的なもの」に対しては潔癖的といってよいほどに栓をし、排除していくという努めによってもたらされた。言うまでもなく、この傾性は主体が主体として存立していくための、不可避の方向であった。それ自体、近代になって初めて営まれたものではないはずだ。ただこの傾性を強めていった近現代においては、その営みによって、「神々と獣」が一体になった<内なる他者>との、また外的現実における「他者」との、そしてその両者が出会いえたところの《他者》との出会いが難しくなってしまったといえる。こうして現実界にたいし強固に栓をし、かつ切り離されたまま宙に浮いたようなホメオスタシスは、活力の源を失った、他者のない、のっぺりとした世界を浮遊することになってしまう。

ここでは差別に関する問題は、もっぱらシニフィアンの次元 (ホ メオスタシスの内部)で対処されるようになってしまう。シニフィ アンは「差別はいけない」、「差別をしてはいけないし、そのよう な気持ちを抱いてはいけない」と、いわば「道徳」の次元で主体 に命令をする。それは主体に対して、「差別に対してどう振舞えば 落ち度がないか」といった表面的な次元での対処を示すだけにな る。「差別はいけない」ということが、社会的な存在としてのわき まえやエチケットのようになってしまう。我々は公的な面前で差 別に関わる言葉を用いてはいけないことをとてもよく理解してい る。ただそのわきまえが、どこか教養や知性の一つの指標になっ てしまっているところもあるのではないだろうか。けれども、そ れがなぜいけないのかということについては,本質的には何も知っ てはいないのだ。差別は本来, 我々の最も奥深い内部一謎めいた 一点、トラウマ、現実界、「体液的なもの」一と、ホメオスタシス との関係において発生するきわめて内的な機序をもっている。そ れは本来, 我々にとっての根源的な生命, 我々の起源を探ること と軌を一にするものなのである。またそれは「主体の確立」とい う, 我々にとって不可避な営みとのきわどいせめぎあいのなかに 生じたものであった。そしてそれは、近現代という思考のパラダ イムの到来とも深く結びついたものであった。そのことを識らな いままに、近現代的なパラダイムでのみ差別を考えたとき、差別 を考えることが、<内なる他者>との対峙、邂逅という側面を疎 かにし、近現代を超克するあらたなこころの構造の探求へと連なっ ていくことが差し置かれ、我々の「外」において起こっているも のとして、「道徳」の次元でのみ考えられる結果、見かけは清浄に されたされたまま「あえて掘り起こすことは寝た子を起こすこと になる」といった対処や、我が内なる差別の内実がおざなりにさ れたままの「運動」に終始してしまうのではないだろうか44。

ラカンは表立って具体的な差別を論じることは少なかったが、 まさに、この「道徳」の次元、つまりはシニフィアンの次元にお いてのみ人間的営為を考えることに対してとりわけ厳しい警鐘を 鳴らしている。彼はそれを、「権力の道徳」45,「善への奉仕の道 徳」46)として退ける。そこでそれは、権力、国家、社会、そして 個人のいかなる次元においても、いわばシニフィアン(=体制) の秩序維持システムとして機能し, それの堅化, また体液的な界 域の切り離しや特定の人々への投影が不可避に起こってしまう。 世界において起こっていることと、他ならぬ私のなかにおいて起 こっていることという, 我々が切り離してはいけないものが, こ こでは切り離されてしまう。それに対して、ラカンは我々主体が 向かうべき方向、そうあるべき「こころの構造」を、シニフィア ンの次元を超えて, ここでいう「体液的」な界域,「神々と獣が一 体である」界域,最内部である外部, <内なる他者>へと開かれ ていくありようとして描いていく。そしてその方向へと向かう、 ホメオスタシスにとってはまさに殉教的(passion=情熱,受難, 受苦)ともいえるありようを「欲望(désir)」という言葉によっ て言い留め、それを「道徳」と対置して「倫理」と呼んでいる。 それを端的に言い表したテーゼこそが、「汝は汝に宿る欲望に従っ て行動したか」<sup>47)</sup> または「それがあったところに、私はあらねば ならない」<sup>48)</sup> ということになる。

先に筆者は、聖徳太子と俊徳丸とを、また遊女お初とその聖性とを、「謎めいた関係」のもとに考えてみることを提起した。一つは「聖なるもの」、もう一つは「穢れたもの」。しかしこれらの関係は、その源泉において一つのものである。そしてそれら我々一人ひとりの奥深いなかに居続ける《その人》(=他者)との出会いへと向かったときに、差別という行いに対し、初めてその内実から取り組むことができるのではないだろうか。ラカンの「外密」は、差別に対して、そして我々一人ひとりのありように対してこのようなことを教えてくれると考えられる。

### 5. 臨床心理行為がめざすもの―「差別」「被差別」の視点から

臨床現場において,直接的・具体的に差別の問題が取り扱われ ることはそう多くはないのかもしれない。しかしながら、これま で論じてきたように、差別を「主体のホメオスタシスと現実界= <内なる他者>ないし外的現実とのせめぎあい」のなかで立ち現 れてくるものとして捉えた場合、それはあらゆる臨床場面におい て出会われる通底的なテーマであるということができるだろう。 このせめぎあいに大きな軋みを発するとき, 我々は「クライエン ト」になる。もちろんここで言うクライエントとは、現実の、と いうよりは理念的なそれであり、「差別」というネガティヴで、か つ一般には社会的次元の用語をそのままに臨床場面のクライエン トにあてがうというものではない。しかしながらこれまで述べて きたような差別的な機序は、きわめて我々の内部に関することと して我々の本然として容易には拭いがたく存在しているのであり、 とりわけ我々がその存在自体の危機、主体のホメオスタシスの危 機に瀕するとき、その機序は顕著に発動しやすくなる。あるいは、 それは差別されること一他者によって「排除」されることも「投 影」を受けることも、そこには本来的に被暴力性・被差別性があ るといえる一によってその存在を危うくされてきた人々が、そこ からの必死の試みとして、生き抜くためのものとして発動させざ るをえない機序(の一つ)であるともいえる。臨床場面では、む しろ後者の視点を含み込みながら、そういった機序がさしあたり クライエントをどのように守ってきたのか、なぜそのような対処 を用いるのか、それがどのように形成されてきたのか、そして守ると同時にそれが諸刃の剣としてどのように症状に固着させているのかといったことを見て取っていく必要がある。そして臨床心理行為というものを、クライエントがセラピストとの関係のなかで、そういった機序がどのようにして変遷を遂げてゆき、あるべきこころのバランス、あるべきこころの構造、そしてあるべきく内なる他者>や外的現実との関係を取り結んでいくのかといったことを、クライエント自身が、そのことを自覚的に探求したセラピストとともに模索していく営みとして捉えることができるように思われる。セラピストは、この狭い通底路を知っていなければならず、また自らがそこを潜り抜けた者でなければならない。

クライエントはいわば「際(窮)」におかれた人々である。彼ら は、自らの心理的・社会的立場が置かれたその境界性によって「差 別」されることと同時に、「差別」の発動に近接して身を置かざる を得ない立ち位置にもいるということができる。彼らは自らの存 在について、その脅かしからの守りが保障されている人々には感 じることのできないような、崖を背後に近接させた vulnerable な 場所にいる。ここでは、これまで述べてきたような差別の機序が すぐにでも発動し、また発動され得ない臨界的な危うさがある。 だがそこは同時に、「聖なるもの」と「穢れたもの」とが邂逅して 一点になっていく「生命的な力」の行き交うエネルギーの場でも あった。それは、古来、辻、河原、橋、坂といった場が、境界性 な場として危うさと同時に生命の根源的な力を秘めた場であった こととも重なる。このような境界に身をおくとき、誰であれ人は たとえば、その危機を外部に投げ出し、問題の所在は外部にある と考えるようになる誘惑と危険が強まる。ホメオスタシスへの最 内部からの突き上げが強くかつ深いほど、またホメオスタシスの 外殼が脆弱に曝されれば曝されているほど、外部への「投影」は なし崩し的に起こりやすくなってくる。そしてそのとき投げ出さ れたものは、これまで述べてきたように、悪魔的な様相を強めて いくことになる。「神々と獣が一体となった場」においては善悪の 区別なく、そもそも善でも悪でもなかった「一つの源泉」ないし 「生命的な力」は、その過剰さゆえに「聖」と「穢れ」との秘密の 関係の場から投げ出され、我々からは切り離された外部にあるも のとしての位置づけをなされたとき、それは「あやし」から「い やし」へと転落し、悪魔的な色彩を帯びていくのであった(ラカ ンは以下のように言っている。「良い対象や悪い対象があるのはな く、良いと悪いとがあり、さらにくもの> (=「生命的な力」)が ある (カッコ内は筆者による加筆)」と<sup>49)</sup>)。それは「穢れ」とさ れた職能がたどった歴史的な道行きと重なる。忘れてはならない ことは、それが、「自然と人間とのかなり大きな関係の変化」とい う中世から近世への過渡期に生じた根本的なパラダイム転換によっ て導かれているということである。ホメオスタシスと心の最内部, そして外的現実との微妙なバランスが近代の到来とともにそのコ ンステレーションを変動させたとき、それは多くの豊かさを生み 出すことにはなったが、それが生じさせた「思想的緊張」に対し ては、我々は未だ、その対処の術やあるべき「こころの構造」を 知らないのかもしれない。しかしなぜ、こんなに受け入れがたく

排除してしまいたいものが、かつこんなに常に頭を占め、我々に付きまとうのか。それはその外部へと投げ出された「悪魔」=「穢れ」が、自らの所在はそこではない、そして「悪魔」の悪魔性=「穢れ」の汚穢性は、本来の<もの>=「生命的な力」としてのありように立ち返ることを求めつつ、それが叶わないなかで、我々にそのことを訴えかけているからではないのだろうか。「投影」が、それによってはほんの一瞬の安楽を高利で貸すことにしかならないのは、差別される人々に苦しみを強いることはもちろん、差別する人にとっても、それによっては決して安寧を得ることができないことを伝えている。そういうかたちでは、我々人間は安寧を得られないような「こころの構造」をもっている。

こういった「差別」の機序に対して、傍らにいるセラピストに はいかなる働きが求められているのだろうか。先に述べたような, 道徳的な次元で「差別はいけない」、あるいはラカンによって「善 への奉仕の道徳」といわれたようなホメオスタシスの次元におい てのみその調律が図られるとするなら、それは問題を膨らませな がら先延ばしすることになりかねない。「投影はいけない。それは 道徳的ではないから」ということでは、蓋をした脇から、また違っ た先へ向けて差別の機序が溢れ出すことになる。セラピストは、 たとえばこう考えることが求められているのかもしれない。クラ イエントは,「体液的」な界域のもつその耐え難い過剰な力を,シ ニフィアンという「呪文」によって距離を図っていくことが難し いのかもしれない。あるいは、ホメオスタシスの外殻が脆弱であ るがゆえに、生命的な力に曝されやすいこころの構造を生きてき たのかもしれない。もしくは反対に、ホメオスタシスの外殻が堅 化しすぎた「こころの構造」を生きてきたがゆえに、 <もの>と いう「体液的な」力との関係が断ち切られてしまい、<内なる他 者>と外的現実との通底性がなくなっているのかもしれない。そ れらはそれぞれ状況は異なるものの, 主体のホメオスタシスと「体 液的なもの」との関係の瓦解である。そしてそれをあるべき新た な関係として再配置(コンステレート)していくことは、(ホメオ スタシスというよりは、<もの>の界域までを含んだ意味での)ク ライエントの全体性が求めて止まないものであるにもかかわらず, それが彼の一部であるところのホメオスタシスからすれば、 軋み をあげるような痛みを伴い、先延ばしにしたいものであろう。セ ラピストはその煩悶の道程を最大限に重んじながら, 現在のクラ イエントの脆さと強さを感じ取りながら、ホメオスタシスとくも の>の界域との調停を図っていく。それはクライエントの変化へ の傾性と抵抗への傾性との駆け引きが生み出すペースによって行 われていく。変化は内発的にしか起こりえないのである。そして 幸いにもその道程が歩まれたとき、自らの存在の危機から守るた めの「差別」の機序がその役目を降り、新たな「こころの構造」 をもってクライエントは生きることになる。クライエントのホメ オスタシスと<内なる他者>という現実界, それに外的現実や外 的な他者との新たなバランスへと移行するのである。それはかつ ての消耗的なバランスのありようから、相当に危機的なエネルギー の臨界点を経ることによって初めて、あらたなあるべきバランス へと至る化合物の生成にも重なる運動である。そこにセラピスト は自らもその物質のひとつとして, 反応に与るものとしての役割 を担う。そのとき初めてクライエントに《他者》が芽生える可能

性が現れる。外へと排除された「悪魔」は、本来の在処、つまり 自らの最内部に位置づけられることによって、クライエント自身 のものとして、生命的な力の源泉、一つのメリクリウスとなる。

セラピストが「社会」に対して貢献しうるとすれば、それはこ ういった新たに模索され見出されたこころの構造によって, 社会 における、差別される一差別するの螺旋が一つひとつ(一人ひと り) 解除されていくことに立ち会う (witness) ことによってでは ないだろうか。何も差別する人間を差別しない人間にしようといっ ているのではない。それは「道徳」の次元でしかない。あるべき こころの構造を見出していくことは, 歴史的に長らく見出され, 現代もまだ手のつけられないままに燻っているといえる差別の問 題に対する根底からの手立てであり、また、個人との関わりを基 本とするセラピストにとっては、ときに社会への視点の希薄さが 指摘されることもあるが、それがセラピストとしての社会への貢 献のありようでもあるのではないだろうか。先にもあげたように、 ユングは個別の心理療法的な関わりは, すなわち全世界を相手に することであると言った。個々の人びとが「際(窮)」に置かれる ことで高まる「差別へ向かうのか、<生命的な力>の契機となる のか」という危機に立ち会っていくことは、人類のたどってきた 精神史をも視野に入れつつ, 社会にはびこる差別, 国家間の抗争, 宗教的な対立といったものにもつながっていく大きな渦の基点に おける営みであるとも言えるのではないだろうか。その要諦を、 最後にラカンにならって述べるとすれば、「汝は汝の内なる「体液 的なもの」に従って行動したか」または「「体液的なもの」があっ たところに, 私はあらねばならない」となろう。セラピストは, この「体液的なもの」を潜り抜けた先に広がる《他者》への隠さ れた軌道を知る者でなければならない。

上町台地を歩くことは、臨床心理学を学びまた臨床実践に携わ る筆者に、以上のような思索をさせてくれた。ここには現代とは 異なったこころの構造をもとに形成された「聖」と「穢れ」との 配置があった。それが当初筆者に違和感と魅力とを喚起しつつ, 人があるべき「こころの構造」を見出していくこと、いうなれば 「回復していく」ことの精神的な軌道のありようをささやいていた のだと思う。そこに身を置き、歩くことはまさにセラピューティッ クな営みそのものであった。上町台地は言葉を発することのない 最上のセラピストであった。思えば現代的な都市の構成は、「聖」 と「穢れ」とが分化した我々のこころの構造を反映させたありよ うになっている。醜いもの、目を伏せたいもの、穢れたものは生 活場面から引き離され、無毒化されたアメニティによって人々を 満足させようとしているかのようなのっぺりとした平和な光景が、 たとえば郊外の住宅街には広がっている。現在、大震災のあとの 町や集落の再興が話題に上がっている。それはこころの回復に寄 与するものでなければならない。どこよりも住みやすい町にしな ければならない。「ゲニウス・ロキ (Genius Loci)」(土地の精霊) に聞くということの意味を、ここで少しでも語ることができてい たならと思う。

#### <注釈>

- 1) 生玉神社はもともとは上町台地の最先(北)端部,現在の大 阪城付近にあった。現在の場所に移転させられたのは豊臣期, 秀吉が都市計画として市中の寺社を現在の上町台地上に集中さ せたことに伴う。本論文では「中世」や「近代(現代)」を論じ ていくうえで、中世的なありようの象徴として生玉神社を取り 上げることは、そこから考えると若干違和感があるかもしれな い。しかし、これから論じていく「中世」、「近代」、「近現代」 とは、歴史の区分に対応させているというよりも、これが「こ ころの構造」を扱った研究である以上、「中世的(ないし近現代 的) な思考, パラダイム」といった意味合いをもって用いてい る。これは、後に取り上げていく網野善彦や横井清といった中 世日本史研究家の用いる「中世」が具体的な時代区分を扱いな がらも、「近現代」との対比において取り上げられるとき、そこ には多分にパラダイム的、世界観的な転換といった位相からそ れらの語が用いられていることにも重なってくる。また、たと え生玉神社の所在が近世以降に定められたものであったとして も, たとえば中沢(2012)で触れられているように, 大阪とい う土地は大昔からの寺社がそのままの場所に残っていることの ほうがまれであるにもかかわらず、それでも一貫して変化しに くい深層構造があるとして、前市長の平松邦夫氏は「形状記憶 都市」などと命名していることを紹介している。ここでは近世 都市というコンクリート様の物体にこびりついた,「中世的」な 精神の苔のようなものをイメージされたい。
- 2) 現在は廃業したらしくこの看板は取り外されている。看板が 掲げられたビルに「ビデオボックス」が入居していた。
- 3) 山下 (2008, 2010)
- 4) たとえば『摂津名所図会』(1796-1798),『浪花百景』(19世 紀中頃) など
- 5) 山下 (2010) には、生玉社地に「泊茶屋」営業願があったことが示され、また「密会場」としての「料理屋」があったことも紹介されている。
- 6) 加藤 (2002) によれば、明治維新後、1871年に「泊茶屋営業 ノ禁止及ビ移転」が公布されるが、その対象となる地域の一つ に「生玉社地」も指定されている。「泊茶屋」とは「小規模な遊 郭」であり、これらは「悪所」として「松島新地」に集める方 針が出されたが、公布後も再営業申請を求めた泊茶屋があった り、細々と営業を続けるなどもあったという。また、この地域 に関するエッセイとして、岡本(1966)には、戦前、「生玉表門 筋」には「嶋安全」と彫られた古い石があったと記されている。 「嶋」とは遊郭のこと。また生玉界隈の「性風俗街」の系譜につ いて、「この生玉神社前から北向八幡宮のあった蓮池あたりへか けて、ここらあたりの家なみが表側に二階手摺りつきのお茶屋 風の家がたくさんあった。…しかしここに限らずこんな赤線地 帯も明治初年に政令で、松島新地へ遊郭としてかためる…。こ んな家も昭和時代になって追々なくなり、 そこえもってきて神 社の尊厳、神域の拡張、小公園の設置などで面目を一新し、一 時はあかるく整備されたがまた戦後の風潮は上六のターミナル と南の繁華街をひかえて、このあたりから高津神社へかけて一 面に毒々しい怪奇なホテルや温泉マークの旅館が一っぱい建ち

ならんできた。しかしこれも全く縁のない話でもなく,歴史は 繰りかえすを如実にしめしているようである」。温泉マークは 「連れ込み旅館」の隠語的表示。この地域における「性風俗」が 一時鳴りを潜めたというのは,第二次大戦中の頃と考えるのが 妥当だろう。なぜなら,上町台地は近代日本における陸軍の要 衝という一面も持っており,大阪陸軍造兵廠しかり,真田山墓 地しかり,また生玉神社裏手の生玉公園内には大戦末期,陸軍 が使用したという防空壕が現存,さらに生玉公園のうち北向八 幡宮跡に作られた部分には,「紀元2600年報国運動記念之杜」と 彫られた石が残されている。軍事的要衝として,一時期「性風 俗街」としての表情は隠れたが,その前後の連続性を見て取る ことが可能ではないか。

- 7) いわゆる娼婦の「巫女起源説」。柳田國男や中山太郎などの民 俗学者によって提唱された。
- 8) 上杉(2004) には、「心中の失敗などで生き残った場合も「非人」にされた」として「江戸日本橋晒の図」が掲載されている。
- 9) ただこれらの絵伝を見て気にかかるのは、彼らがその境内に はおらず、あくまでその塀や門の外側にいるということである。 この点に関してはこの後の議論にも関わってくることであるの で、また別の機会に考えてみたい。
- 10) 現代にいうハンセン病である。歴史上の表現としてここでは「癩」を用いる。
- 11) ローマ神メリクリウス (Mercurius) は水銀 (mercury) に関係する。常温で凝固しない唯一の金属である水銀は、かつて錬金術師においては「無意識」を象徴するものでもあった(なおこの「液体」であることは、後に論じていくことになる「体液的」という鍵概念とも関わってくることを片隅に留められたい)。「彼らはまったく逆の作用を及ぼすこともできるのであり、そこから、錬金術師たちがなぜ彼らのメリクリウスにその暗い本性とはまったく正反対の最高の霊的性質を与えたのかが理解できる」(ユング(1946)和書 pp.34-35)
- 12) ラカン(1959-1960)和書 p.224
- 13) ユング (1946) 和書 p.24。近親相姦的な局面について述べている。
- 14) このようなトラウマ理解に関しては、後に議論の中心としていく J. ラカンのトラウマ論に加え、カルース(1996)、森茂起(2003)などに詳しい。
- 15) ここにおいても、さきに注1で述べたように「中世的な思考、パラダイム」の意味で用いている。「近代」、「近現代」に関しても同様である。
- 16) ラカン (1964) はむしろその過剰性ゆえに「出会い損なった ものとしての出会い」などと表現する。
- 17) 部落に関する人権教育においては長く部落の近世起源説が主流だった。当時の同和運動との兼ね合いのなかで、古代や中世起源を打ち出すことは差別の普遍性を示唆することにもつながりかねず、それを打ち出すことが困難な状況があったという(たとえば上杉(2004)など)。
- 18) ユング (1946) pp.94-95。「いや彼は一人一人の, もしかすると重要ではないかもしれない患者のために苦労しているのではなく, 自分自身と彼自身のこころ (ゼーレ) のために苦労し

ているのであり、またそれによって彼は芥子粒ほどの人間のこころ(ゼーレ)を扱いながら実は人類全体のこころ(ゼーレ)と比較しているのである」。

- 19) ラカン (1964) 和書 p.80
- 20) ラカン (1964) 和書 p.74
- 21) ラカン (1964) 和書 p.74
- 22) ラカン(1959-1960)和書上巻 pp.82-83
- 23) ラカン(1959-1960)和書上巻 p.76
- 24) ラカン (1959-1960) 和書上巻 p.152
- 25) ダグラス(1966)和書 p.33
- 26) ダグラス (1966) 和書 p.112
- 27) ダグラス(1966)和書 p.227
- 28) ダグラス(1966)和書 p.227
- 29) 中沢 (2012) は、差別された人々の仕事を「直接に動物の血や植物の「体液」に触れなければならない」ものとする。ここ示唆を受け、本論文ではキーワードの一つとして「体液的」を用いることにした。また、赤坂 (2010) は同様な点に関し、「<内なる他者>とは排泄物である」と述べていることとも重なる。
- 30) ここではトラウマ的な界域としての「体液」からの発生論的 な議論を展開しているが、実はフロイト(1920)においても、 生命の発生の位相にトラウマが位置づけられて考察されている ことをここで触れておく。フロイトは生命の発生について,「非 常に強力なエネルギーで満たされた外界」から、「現在もなお想 像できない力の影響によって、生命のない物質のなかに生命の 特性が芽生えた」と述べ、その原初的な有機体/生命体を「生 きた小胞」と呼ぶ。この「生きた小胞」は、「外界から働く圧倒 的に強力なエネルギー」からその存在を守るために、小胞の外 皮を<刺激保護>の皮膜層として発達させていく。この<刺激 保護膜>はのちに感覚器官として発達するが、こうした器官は 「ごくわずかな量の外部からの刺激しか加工しない…外界の<抜 き取り検査>しか行わない」。それは小胞を容易に消滅させるほ どに強力なエネルギーの満ちる外界から身を守るために,外界 刺激のごく一部のみを取り込んで外界との距離を図るという、 小胞が生命維持のために発達させた装置といえる。この「外界」 を,本文では「カオス的かつ真空的」と形容した。

また、この<刺激保護膜>が外界のエネルギーによって突破された事態を、フロイトは「外傷」と考えている。「通常は有効である外部からの刺激に対する保護が突破された場合に関連させて、外傷の概念を考える必要がある」。小胞はそもそも外部の強力なエネルギーの中から立ち上がったものであることを考えると、まさにこの事態は、単に外的事態から主体に迫ってきたものというよりは、「我々の起源としての外部からの闖入」といった事態として理解できる。さらにフロイトは、このトラウマの機序について、「機械的な暴力の影響ではなく」、「荒削りな衝撃理論と一致するものでもな」く一つまり単に過酷な外的事態によってもたらされたというよりは一、むしろ「不安が形成されないことが、外傷神経症の原因となっていた」と考える。つまり、「不安」という脅威に対する意識的なレディネスがないことをトラウマの機序として捉えている。このことはラカンを引きながら本文でも述べたように、「前歴史的」でありながら

「忘却不能」というトラウマないし現実界のパラドキシカルなありようと重なることが理解されるだろう。つまり気がつくよりも前にトラウマは我々を襲い、我々はそれに終始拭いがたく取り囲まれる。そしてこうしたトラウマティックな事態において見られる夢について、フロイトは「不安を形成しながら刺激を克服することを目指している」と考察している。

- 31) 横井(1998)には、被差別民である「河原者」によって胞衣の処理が担われていたことが紹介されている。
- 32) ここでは「聖なるものの転落」や「自然と人間の関係」の大 きなパラダイム転換といった網野の見解にならうかたちで議論 を展開させたが、実は「網野史観」に対しては、中世史、部落 史の立場から,かなり多くの反論,異論が寄せられてもいる。 その検討ということに関しては門外漢である筆者の手には負え ないが、ここでそのいくつかを取り上げることで、その上でな ぜ筆者が網野の見解を取り入れた議論をしたのかについて簡単 に触れておきたい。まず,直接的に網野を批判するものとして, 部落史の立場から上杉(2008)があり、これは、被差別と聖性 との関係についての網野の見解自体への批判である。また、上 杉(2004)は、「穢れ」を「人間社会と自然との未分化な関係」、 「多分に原始的な世界観」に起因するものとして、「穢れ」や「差 別」の緩みを「科学的思考の芽生え」によるものと見る。中世 史の立場から、脇田(2002)は、被差別の根源を「人間や動物 が必然的に持っている汚穢を禁忌する感情」から生じたとして、 そこから逃れることのできる特権階級が, 逃れ得ない弱者に「生 老病死」といった不浄を社会的に転嫁したこと、また「生老病 死」にまつわる「汚穢」を排除することで発展してきた文明を 批判する。ただ、この「生老病死」の世話を「人間や動物の存 在には不可避な道程であり、もっとも大事なものであった」と しながらも、そこに (網野のように)「聖なるもの」へと連なっ ていく道筋を見ることはないように思われる。さらに中世史か ら服部(2012)は、網野の遊女観を「網野の見解については是 正が可能」として、遊女(や白拍子)は「あらゆる時代を通じ て人身売買であり、ほかにはない」とし、中世資料に残った「祭 祀」、「神楽」に携わった遊女の背後には「表面に現れることの なかった巨大な氷塊が海中にあった」とする。つまり、網野が その説の根拠としている資料は、むしろ例外的なケースと考え ている。

こういった網野史観への批判に触れ、多くの学びを得ながらも、筆者が網野の見解にならった理由は以下の通り。つまり、筆者が、「聖なるもの」と「穢れたもの」との謎めいた関係を、まず他ならぬ「こころ」のありようから考察する立場であるためである。これは本論でも取り上げているラカンやユングといった心理学者たちが描く「こころの実相」、「こころの構造」といったものに拠ったときに、網野のいう「聖なるものの転落」や「自然と人間の関係」の大きなパラダイム転換といった議論が、それらと深く絡み合いながら了解性、説得性を示していると思われるからである。またそれは、臨床実践における心理臨床的営みを鑑みた上での実感も大きい。本論は、中世史や差別問題自体を論じるものではなく、差別の問題や中世世界のパラダイムを「こころの実相」といった観点と絡み合わせながら論じると

いうスタンスのものであり、そのような立脚点から考えたときに、網野の議論に「確からしさ」を覚えるのである。

- 33) 網野 (2005a) p.118
- 34) 網野 (2005b) p.245
- 35) 網野 (2005a) p.118
- 36) 横井 (2008) 下巻 p.45
- 37) 赤坂 (2010) pp.258-259
- 38) 竹井 (2011) p.64
- 39) ラカン (1959-1960) p.74
- 40) 赤坂 (2002) p.99
- 41) ibid
- 42) 我々が多用する精神疾患の病名に関しても、ここで論じてきたような「関係概念」と「実体概念」という観点から再考されなければならないだろう。
- 43) フロイト (1920) がく生きた小胞>という発生論を展開する 文脈の中で「投影」を論じていることは大変興味を引くところ である。フロイトは「内部からの興奮をあたかも外部から訪れ る興奮であるかのように取り扱うことによって、内部からの興奮に対して〈刺激保護〉の防衛手段を適用できるようにする傾向が生まれる」とし、「この傾向によって生じる投影というメカニズムは、病理的なプロセスを生み出す上で大きな役割を果す」と述べる。

ただここではフロイトは、外部から訪れる脅威と内部からの それとを分化して捉えすぎているようにも映る(フロイトはく 刺激保護>を外部の刺激に対するものとしてのみ捉えている)。 あるいは投影というメカニズムを発動する際には、内部と外部 の分化が必然的に起こっていると理解することもできそうであ る。しかしこれまで議論してきたように、少なくとも生命の発 生の段階においては、外部を我々内部の起源として、「内」と 「外」とは二元的に捉えることのできないものであった。そのこ とを鑑みて、ここでは投影という防衛機制は、(内とも外とも付 かない、その分化以前の位相における、脅威に対する) <刺激 保護>の脆弱性,あるいは内界の起源としての外界からのエネ ルギーの圧倒性によってもたらされるものとして理解したい。 そしてそれは当然、トラウマないしトラウマからの回避という ことと重なり合ってくるものとして理解できる。筆者としては、 主体のホメオスタシスの維持のために、トラウマ/現実界から の距離を過剰に引き離し、ホメオスタシスたる<刺激保護>を 過度に堅固にしてしまったときに、「内」と「外」との分化が広 がり, 投影や差別という機制が発動すると考えている。

44) この、差別に取り組むことと<内なる他者>との邂逅とを切り離すことなく考えていくことに関して、横井(1990)から多くの教えを受けた。「部落史研究における "隠れた(あるいは隠された)意味"の解明作業を、もっともっと重視しようではないか…いわば部落史研究もまた、一種の機能主義的理解の範囲に安住しきってきていることに対する根本的疑念の表明なのである」(p.5)、「被差別部落に対する差別心は、間違いなく「私」の中に実在しており、どこの誰が差別の消滅を語り告げてくれたとて、この「私」にはそれを拒否せざるを得なくなった。ここに実在しているのに、そうやすやすと消滅説に転じるわけに

は行かぬと」(p.218)。

- 45) ラカン(1959-1960)和書下巻 p.226
- 46) ibid
- 47) ラカン (1959-1960) 和書下巻24章
- 48) ibid
- 49) ラカン (1959-1960) 和書上巻 p.95

### <引用文献>

赤坂憲雄(1989)境界の発生 砂子屋書房(2002年に講談社学術 文庫として再刊)

赤坂憲雄(2010)内なる他者のフォークロア 岩波書店

網野善彦 (1991) 日本の歴史をよみなおす 筑摩書房 (2005年に ちくま学芸文庫として再刊 (2005a))

網野善彦(1994)中世の非人と遊女 明石書店(2005年に講談社 学術文庫として再刊(2005b))

網野善彦 (1996) 続・日本の歴史をよみなおす 筑摩書房 (2005 年にちくま学芸文庫として再刊)

Caruth, C. (1996) Unclaimed Experience—Trauma, Narrative and History. (下河辺美知子(訳)(2005)トラウマ・歴史・物語—持ち主なき出来事 みすず書房)

Douglas, M. (1966) Purity and Danger—an Analysis of Concept of Pollution and Taboo. (塚本利明(訳)(2009) 汚穢と禁忌 ちくま学芸文庫)

Freud, S. (1920) Jenseits des Lustprinzips. (竹田青嗣(編)中山元(訳)(1996)「快楽原則の彼岸」(『自我論集』pp113-200) 筑摩書房)

服部英雄(2012)河原ノ者・非人・秀吉 山川出版社

Jung, C. G. (1946) *Die Psychologie Der Übertragung*. (林道義・ 磯上恵子 (訳) (2000) 転移の心理学 (新装版) みすず書房) 加藤政洋 (2002) 大阪のスラムと盛り場 創元社

Lacan, J. (1959-60) Le seminairee livre vii L'Ethique de la psychanalyse. (小出浩之・鈴木國文・保科正章・菅原誠一(訳) (2002) 精神分析の倫理 上・下 岩波書店)

Lacan, J. (1964) Le seminairee livre xi Les quatre concepts fondamentaux de la psychanalyse. (小出浩之・新宮一成・鈴木國文・小川豊昭(訳) (2000) 精神分析の基本四概念 岩波書店)

松平進(編)(1998)新注絵入 曾根崎心中 和泉書院

森茂起(編)(2003)トラウマの表象と主体一心の危機と臨床の知 新曜社

中沢新一(2012) 大阪アースダイバー 講談社

岡本まさひろ(1966)上町台地百年 (出版社不明)

大阪人権博物館(編)(2010)ビジュアル部落史 解放出版社

竹井夏生(2012) どこで他者と出会うのか?―W. ジェームズ, C.G. ユング, J. ラカンにおける基底的世界観の検討による(神 戸大学大学院人間発達環境学研究科提出修士論文)

上杉聰(2004)これでわかった!部落の歴史―私のダイガク講座 解放出版社

上杉聰 (2008) 天皇制と部落差別一権力と穢れ 解放出版社 脇田晴子 (2002) 日本中世被差別民の研究 岩波書店

- 山下聡一(2008)近世大坂生玉神社における社家仲間 (大阪市立大学市大日本史学会(編)「市大日本史」11号 pp.57-77)
- 山下聡一(2010)近世生玉神社と境内町屋(都市研究プラザ・ G-COE 特別研究員(若手)研究発表会報告レジュメ)
- 横井清 (1975) 中世民衆の生活文化 東京大学出版会 (2007年, 2008年に講談社学術文庫として再刊)
- 横井清(1990)光あるうちに一中世文化と部落問題を追って 阿 吽社
- 横井清 (1998) 的と胞衣一中世人の生と死 平凡社