

PDF issue: 2025-08-16

フィリピン低地社会における死者親族祭祀: イロコス地方農村の事例(特集 東アジアにおける宗教と家族・地域)

### 長坂,格

(Citation)

社会学雑誌, 29:86-108

(Issue Date)

2012-03-31

(Resource Type)

departmental bulletin paper

(Version)

Version of Record

(JaLCDOI)

https://doi.org/10.24546/81011126

(URL)

https://hdl.handle.net/20.500.14094/81011126



# フィリピン低地社会における死者親族祭祀

イロコス地方農村の事例

社会生活、経済的・政治的領域における家族の中心性・重要性が 盛んに論じられてきた。しかし、それら低地社会の家族研究にお これまでフィリピン低地キリスト教徒社会の家族については、

社会において、死者親族への祭祀がいかに行われているかを記述 は稀であった。本稿は、ルソン島北西部のイロコス地方農村にお いて得られた調査資料に基づき、双系的親族システムを持つ農村 併せてそれが当地の家族・親族関係や精霊信仰のあり方とど

のように関わっていると見ることができるかについて若干の考察

いて、死者親族祭祀ないしは祖先祭祀が中心的に論じられること

と死者親族との交流が、供物を介した精霊と人間との交流と類似 までの諸儀礼と、喪明け以降の任意となる死者親族祭祀とに分けを行う。調査地一帯における死者親族祭祀は、死後一年の喪明け いだす」という概念が、死者親族との関係においても重要性を持つ 再構築していく際の重要なイディオムとなっている「忘れる」と「思 性を持っていること、また、日常生活において社会関係を交渉し、 ることができる。それらの死者親族祭祀の記述分析からは、生者 ていることが論じられる。

広島大学大学院総合科学研究科准

坂

### はじめに

及び精霊信仰の特徴との関わりで試論的に記述分析するこ 村における死者親族 地方における現地調査で得られた資料に基づき、 本稿の目的は、 フィリピンのルソン島北西部 への祭祀のあり方を、 家族 のイロコス ·親族関係 同地方農

> アノ、 とである。 ムスリム諸民族や山地少数民族を除いた、 徒社会に含まれる。低地社会は、フィリピンの全人口から イロコス地方の農村社会は、フィリピン低地キリスト教

語集団によって構成される。双系的親族システムなどのマ イロ カノ、 ヒリガイノン、ビコール などの複数の言

タガログ、

一九八二)。
一九八二)。
一九八二)。
一九八二)。
一九八二)。

明確 てい そこに多様な死者親族と生者との関わりが展開しているこ ことがあったと思われる。 団が特定の系譜につらなる祖先を持続的に祭祀の対象とし 低地社会においては、 かった。このような従来の家族研究における死者親族祭祀 親族の宗教実践に関する考察が行われることはほとんどな それら多数の低地社会における家族に関する研究におい は とを否定するものではない。実際、 て、死者親族祭祀ないしは祖先祭祀といった、家族および ルンスタイナー における家族の中心性・重要性が盛んに論じられてきた (Jocano 1998; McCoy, 1994; Medina, 2001; Trager 1988; の関心の希薄さの背景には、双系的親族システムを持つ エリート層の社会生活、あるいは経済的・政治的領域 低地社会の家族については、これまで、庶民階層あ な社会・宗教的制度としての祖先祭祀が欠如している くという、 が見られないということは、当然のことながら、 東アジアの諸社会において見られ 九七七:清水、一九九〇)。 例外的事例を除けば、 しかし、そのような明瞭 フィリピン、 家族 イロコス るような ·親族集 しかし、 る 木

> ある。 を試みると同 家族に関する調査研究上の空白を幾分なりとも埋めること 関係や精霊信仰の特徴との関連で考察しようとするもので 調査で得た資料を交えつつ記述し、農村社会の家族 ルドワー 遇することが少なくなかった。本稿は、これら筆者がフィー おける死者親族と生者の関わりについての一 地方農村でのフィール そうすることで、 あるいは祖先祭祀とも呼びうる ク中に観察した死者親族祭祀の実践 時に、 本誌特集に、 ドワーク期間 本稿では、 東南アジアの双系社会に フィリピン低地社会の 中、 10 筆者は、 くつかの 事例を提供し 実践に遭 後の補充 . 親族 族

本稿が用いる調査資料は、筆者が一九九三年代以来、断本稿が用いる調査資料は、筆者が一九九三年代以来、断本稿が用いる調査に基づいている。ただし、これまで実施した家族の宗教実践に関する資料収集はいまだ十分とはいえた家族の宗教実践に関する資料収集はいまだ十分とはいえた。

たいと思う。

## 農村社会における家族・親族関係

るマレー人の家族研究において提起された家族圏という概村落社会の家族・親族関係について、同じ双系制社会であ本節では、調査対象となるフィリピン、イロコス地方の

出すことによって成立するとされる。ただし生活集団(世出すことによって成立するとされる。ただし生活集団(世出すことによって成立するとされる。ただし生活集団の、大一人の他者との社会関係の積み重ねられた、未だ関係累積態としてとらえ、そのようにとらえられた、未だ関係累積態としてとらえ、そのようにとらえられた、未だ関係累積態としてとらえ、その機略を示すことにする。 としての世帯は、そうした家族圏から構成メンバーを取りとしての世帯は、そうした家族圏から構成メンバーを取りとしての世帯は、そうした家族圏から構成メンバーを取りとしての世帯は、そうした家族圏から構成メンバーを取りという。

らはこの家族圏という概念を用いて、マレー人の家族を集能性がある」(坪内・前田、前掲書:二四)という。坪内わめて自由に世帯編成に加わり、またそれから離脱する可現れるとしても、家族圏のほかの部分が、状況に応じてき係、すなわち母子関係と夫婦関係が世帯構成の中核として

団性の低い二者関係の累積態として捉えた。

レー人の社会では、「家族圏におけるもっとも基本的な関

の編成原理が明確にイデオロギー化されていないマ

ないこと、夫婦が消費生活を独立に保とうとする傾向が見的に個人所有であり、「いえ」の土地という観念が存在し的ではないこと、夫婦間においても土地などの財産は基本すなわち、家族と親族の社会圏が連続的であって相互排除体的特徴を、坪内らの著書から列挙すれば次のようになる。この家族圏概念を基に描き出されるマレー人の家族の具

前田、前掲書:cf. 坪内、一九九〇;立本、二〇〇〇)。複を阻むような社会的規制がないこと、などである(坪内・形成がかつての関係を抹消するような、あるいは所属の重形成がかつての関係を抹消するような、あるいは所属の重り緊密な依存関係が生じること、祖父母による孫の引き取られるが、近隣に居住する近親者間には状況しだいでかなられるが、近隣に居住する近親者間には状況しだいでかなられるが、近隣に居住する近親者間には状況しだいでかなられるが、近隣に居住する近親者間には状況しだいでかなられるが、近隣に居住する近親者間には状況しだいでかなられるが、近隣に居住する近親者間には状況したいでかなられるが、近隣に居住する近親者間には状況したいでかない。

帯構成、④里子養育慣行、⑤近親者の近接居住を取り上げ、族について、①家族の概念、②土地相続のパターン、③世を念頭に置きながら、フィリピン、イロコス地方農村の家

次に、こうした家族圏概念およびマレー人の家族の特徴

その特徴を順に検討していくことにする。

ことがあった。 ことがあった。

して用いられることも多い。たとえば、会話の中で、このいう語彙が、夫婦と子どもからなる単位を越える範囲を指しかし、人びとの日常会話においては、このパミリアと

うなパ はより 場面に遭遇することは決 言葉が ことができるだろう(菊池、 族 広 ミリア概念が指し示す範囲の揺れからは、 組の夫婦とその子ども達およびその孫達、 い範囲の近親者を指すものとして使用され の境界が必ずしも明確ではない側面を見て取る して珍しいことでは 一九八九:八九も参照)。 ない。 「家族 このよ てい あ る 3 13

ウダ 子の 報告し 間の話 においても、 時に夫の親から新婚夫婦に与えられる財産を指す。 年代にイロコス地方において調査を実施したル 受けている事例が多数見られた。ただし親の土地からサブ 実際には により、 Sab-ongと呼ばれる結婚時の男子夫婦へ 続が理想的とされていること、 地相続が性別と出 一〇〇九:四一八)。 て人々の主要な関心事であり続けてきた土地相続につい 次に、 イ間 親が新婚夫婦に土地を与えることが多かった 主として高齢者への聞き取りから説明する。 L ている 多くの住民が農業に従事してきた村落社会にお 男子がより多く、 合い 男子優先に傾斜した相続形態となっていることを の均分相続を理念として語る村人がいる一 でサブオンが妻側から要求された場合、 一九八〇年代くらいまでは、 (Lewis, 生順を問わないキョウダイ間 その結果、ルイスの報告と同様に、キョ 1971:87-93)° あるいは男子のみが土地相続を しかし実際にはサブオン サブオンとは、 の相 結婚前 続慣 イスは の均分相 行の 一九六〇 (長坂、 調査村 の親族 方で、 結婚 存在 Vi

> 形態が支配的 することが望ましいとされる。 オンを差し引いた残 であるとは りの土地は、 いえ、 女性が親から土 そのため、 キョウダイが均分に相続 男子優先の 地を相続 相続 1

とも夫婦に子どもができるまでは理念的には区別される。 ることは珍しいことではない 妻への贈り物」と説明されるサブオンを除くと、 夫婦それぞれが相続した土地は、 夫婦 の共有財 ある Vi

は、 が権利を持つとされ ぞれが相続 できずに夫婦が亡く というのも、 なった場合、 それぞれの近親者 子どもが た土地 夫婦それ

た土 だちに統 からである。こ ではないことを示して 夫婦それぞれが相続 一地が、 のように結婚後 合されるわけ 13 わば の点は

ては ~ 構 る。 成 夫婦 0) 特

1=

Vi

13

る 次に 0

地

お て述 世

|              | 1998 |      | 2008 |      |
|--------------|------|------|------|------|
| 核世帯          | 55   | 46%  | 42   | 42%  |
| 片親(移住・死去)と子供 | 13   | 11%  | 8    | 8%   |
| 核世帯+ α       | 22   | 18%  | 16   | 16%  |
| 単身世帯         | 11   | 9%   | 8    | 8%   |
| その他夫婦を含まない世帯 | 16   | 13%  | 16   | 16%  |
| 2組以上の夫婦を含む世帯 | 3    | 3%   | 9    | 9%   |
|              | 120  | 100% | 99   | 100% |

注:2008年調査では一部の集落で調査が実施されていないためケース数が少ない。

性を確保した方がよいというのが大方の意見であ 居せざるをえない場合でも、 が同居するなど、たとえ諸事情により二 結婚後できるかぎり独立した世帯を持つべきであるとされ まだ自分の家を持っていない新婚夫婦と親 できる限り互 組以上の夫婦 の生計 0 が同

帯が三%から九%と低 最も高くなっている。また、 したものである。 実施した二度の世帯調査によって得られた世帯類型を集計 いことではない 住などにより同居していなかったりすることは少しも珍 以外の近親者が含まれていたり、夫婦のいずれか一方が移 世帯を構成することを避ける傾向が見られる しかし実際の世帯構成では、 (Pertierra, 1988:86)° いずれの調査においても核世帯の比率が くなっており、二組以上 二組以上の夫婦が共住する世 世帯内に夫婦とその子ども 表1は、 の夫婦 調査村 同

夫婦の未婚のキョウダイ、 ある。それ 数を加えたとしても、 ある。核世帯の数に、 他の近親者が共住する世帯が一六から一 かし核世帯の割合が高いとはいえ、それが必ずしも大 あるいは亡くなっている世帯(「片親と子ども」) しているわけでは 夫婦と子供からなる核世帯に加えて その比率は五○%から五七%程度で 夫婦のうちいずれか一方が移住して 離別などが絡み、 ないことにも注意する必要が 祖父母、 夫婦が 孫、 八%、 オイ・メイそ

> がらも、 ら一六%ある。 れな 性を示しているといえる。 とが頻繁に生じるという、 い、様々な近親者の組み合わせからなる世帯 双方的近親が世帯に加わったり離脱 これらの数字は、 世帯構成の顕著な柔軟性 一組の夫婦を中 したりするこ が一三か 一可塑

.

述べている (Young, 1980:153)。 1966:159)。また、一九七○年代にイロコス地方で調査を れていたことを報告している(Nydegger and Nydegger 以下の子ども六四人のうち、 調査を実施したナイデガー われていることである。 に、実親以外の近親者による子どもの養育が盛んにおこな らに取り上げておきたいのは、上記のマレー人社会と同様 のうち、五二人が実親以外の近親者の里子となっていたと おこなったヤングは、二歳から二五歳までの村民四七五人 こうした世帯構成の柔軟性 一九五〇年代にイロコス地方で 夫妻は、彼らの調査地の 一〇人が実親以外に養育さ 可塑性に関連 してここでさ

期 したいという願望や、 移住や経済的困窮、 預かりのような形態も含めれば、 親者による子どもの養育は、 査村においても、 近親者による子どもの養育は、実親の死去、離別 様々な理由の組み合わせによって始められ あるいは養親側の小さな子どもと暮ら 養育した里子による老後の扶養への 祖父母、 短期間で実親の元に 実親のキョウダイ 全く珍しいことではな

望すれば、長期的かつ安定的な養育へと進展していくのが多い。そしてその後、養育される子どもが留まることを希合いを経て、いわば一時預かりのような形で始まることがこのような養育は、実親と養親とのインフォーマルな話し

一般的である。

また、これら近親者に養育された子どもたちの中には、長期的な養育関係を経て、養親の土地などの財産を相続し長期的な養育関係を経て、養親の土地などの財産を相続し長期的な養育関係、そしてその後の里子による継続的な養親から里子への相続が前提とされていた例はない。しかし親から里子への相続が前提とされていた例はない。しかし親の扶養という実績の積み重ねは、それが達成されるかどあかは別にして、里子が養親の財産を相続する可能性を高うかは別にして、里子が養親の財産を相続する可能性を高める。

and Liu, 1980:255)。 実際、 の親密化は、 関係の長期化、 相続している例も少なからず見出される。 との関係の消滅を意味するわけではないことである ただここで注意しておきたいことは、 てユーらが指摘するように、 フィリピン、ビサヤ地方の里子養育の および財産相続に至るまでの両者の関係性 実親と養親の双方から財産を 必ずしも里子と実親 こうした養親 むしろ、こうし 調 查事 里子

> た方がより適切であろう。 関係の複数化」(Yu and Liu, 1980:256) をもたらすといった養育関係による養親里子関係の持続と親密化は、「親子

場合、六八%の世帯が夫方居住であった。 Nydegger, 1966:40)、調査村においても、 は、その比率を約八割と報告しているし(Nydegger and 二六七)。その点はイロコス地方においても同様であるが 個 なく、宅地の有無や田畑、職場などへのアクセスなどの る傾向がある (Lewis, 1971:100)。 たとえばナイデガーら して、田畑や宅地へのアクセスがある夫方に住居を構え この地方の農村においては、サブオン慣行の存在を背景と 住むかについては、特に定まったルールがあるわけでは 一般にフィリピン低地社会では、 説別的諸条件を勘案して決められる(玉置、一九八二: 最後に、 近親者間の近接居住 、結婚後に夫婦がどこに について説明しておく。 村を基準とした

のキョウダイの子孫であった。さらに近接する世帯同士ののキョウダイの子孫であった。さらに近接する世帯同士の一集落は、二三世帯によって構成されていた。それら世帯一集落は、二三世帯によって構成されていた。それら世帯一集落は、二三世帯によって構成されていた。それら世帯の世帯主夫婦のいずれか一方は、一世帯を除き、すべて、つ世帯主夫婦のいずれか一方は、一世帯を除き、すべて、の世帯主夫婦のいずれか一方は、一世帯を除き、すべて、ただし、夫婦が新居の場所を決める際、親やキョウダイただし、夫婦が新居の場所を決める際、親やキョウダイ

近い親族関係にあることが多かった。関係を見ると、キョウダイ同士あるいは親子といったごく

は、 とを示している。 トワークの中に、 計の独立性を確保しようとするそれぞれの夫婦ないし世帯 中心とする、近隣の世帯間の頻繁な相互扶助の実践は、 に頻繁になされていた。こうしたキョウダイ間、 おかずの交換、宴の際の手伝い、緊急時の援助などが、 齢者の介護支援、農業での協力、日常的なモノの貸し借り、 け合うべき間柄であるとされる。実際、それらの世帯間で サブサバリ awan sabsabali の関係にあるとされ、 ころがない」という意味を持つ、「身内」と訳しうるアワン・ の日常生活が、近親者を中心に形成される濃密な近隣ネッ それら近接する近親関係にある世帯員同士は、 親子間あるいはキョウダイ間を中心に、育児支援、 いわば埋め込まれる形で営まれているこ 互いに助 親子間を 一違うと

程度方向付ける宗教帰属の違いなど、両者の間に相違が見特有の慣習が見られること、また日常生活のあり方を一定の相続であるサブオンというフィリピン低地社会の中でも通性を持っている。もちろん、イロコス地方には、結婚時り方は、家族圏論で描かれるマレー人のそれとかなりの共り上見てきたように、イロコス地方村落社会の家族のあ以上見てきたように、イロコス地方村落社会の家族のあ

られることには注意する必要があるだろう。

しかしここで

ずしも例外的なことではない。さらに、

系譜的に遠い親族

関係に転換

ようとすることがよくなされるなど、親族関を親密な呼称を用いることによって「近い」

との関係に対する答えが親族と非親族に分かれることは必

一九八二:二六九)。たとえばキョウダイ間で、

同じ人物

核家族を中心として一定の近親というものが『家族

を、まずは確認しておこう。 における家族を大まかに把握することができるということしての「圏」的な家族のあり方として、イロコス地方村落しての「圏」的な家族のあり方として、イロコス地方村落の大ける家族を大まかに把握することができない」(中根、可変性に富み、その周縁が明確に設定できない」(中根、のな機能をもって存在し、その範囲が条件的に設定され、的な機能をもって存在し、その範囲が条件的に設定され、

明確ではなく、 性を基礎とする親族の範囲は、 共有する者」と訳すことができる。このように身体的連続 ては、 個別的諸条件に左右される で説明され、 として双方的に拡大する親族を指す。 に述べておきたい。 しかし、多くの双系社会と同様、親族の範囲は必ずしも 身体を意味するバギ bagi であり、 的構造を持つ親族関係が展開していることも、 そしてこのような圏的な家族のあり方の延長線上に、 カバギャン kabagian がある。 その範囲は大体第三イトコまでと言われる。 普段の付き合いの有無や個人的好みなど、 イロカノ語の親族関係を指す概念とし (cf. Kaut. 1961: 267; 玉置) 通常、 カバギャンは「身体を この語は自己を中心 双方的なイトコ関係 カバギャンの語 根は 卷

親族関係における選

択・操作の余地はきわめて大きい。

呼び合う、より「近い」関係に転化することを可能にする と儀礼オヤを互いにコンパドレ(男)、コマドレ(女)と と呼び合う。こうした呼称はかなり広い範囲の親族によっ 制度としての側面が強い。 の儀礼親制度も、農村社会においては、多くの場合、 に親が子どもの儀礼オヤとなることを依頼するカトリック 促すものといえる。同様に、子どもの洗礼、結婚などの際 い」関係に転換したことを示す、あるいはそうした転換を 使用は、それまで非親族であった人びとの関係をより「近 少しも珍しいことではない。こうした姻族に対する呼称の カヨン kayong の呼称を使用しているのを耳にすることは、 ても使用され、たとえば、第二イトコの夫に対して義兄弟 下の世代が結婚した人々同士であればアバラヤン abalayan のキョウダイ(男ならば kayong、女ならば ipag)と呼び合い、 て結ばれた二つの親族のセットは、同世代であれば、 近づける」ことも頻繁におこなわれる。婚姻関係によっ また、結婚や儀礼親族制度を通して、非親族との関係を 実親

遠い、あるいは系譜を辿ることができない「親族」を「近族関係構築の出発点に過ぎず、人々の間では、系譜的にはいことがわかるだろう。生得的な親族的地位はあくまで親家族と同様、圏的構造によって特徴づけられる側面が大き以上の記述から、イロコス地方農村社会の親族関係は、以上の記述から、イロコス地方農村社会の親族関係は、

ていく中で、その都度、暫定的に形成、再形成されていく社会における人々の親族関係は、そうした操作が蓄積されて近く」するための操作も広範かつ頻繁になされる。農村では、するための操作も広範かつ頻繁になされる。農村では、ようとするなど、親族関係の操作が日常的になされづけ」ようとするなど、親族関係の操作が日常的になされ

### 一 農村社会における死者親族祭祀

ものとして捉えられる必要がある。

次に、調査村における死者親族の祭祀のあり方を取り上次に、調査村における死者親族の祭祀という実践に関してはほとんど違いが見らる死者親族への祭祀に関わる観念や行為をまとめたものでる死者親族への祭祀に関わる観念や行為をまとめたものである。カトリックと独立教会の信者の間では、以下に述べる死者親族への祭祀に関わる観念や行為をまとめたものである。カトリックと独立教会信者に、ある程度共通すると考えられるいことを踏まえ、ここでは特に両者の信者を区別するとのに、調査村における死者親族の祭祀のあり方を取り上次に、調査村における死者親族の祭祀のあり方を取り上次に、調査村における死者親族の祭祀のあり方を取り上次に、調査村における死者親族の祭祀のあり方を取り上

# 三―― 農村社会における葬送のプロセス

以下では、まず調査地一帯における人の死から喪明けに

至るまでの葬送の諸儀礼の概略を述べる。低地社会におけ至るまでの葬送の諸儀礼は、イロコス地方で調査をおこなったペルる葬送の諸儀礼は、イロコス地方で調査をおこなったペルるすに、諸精霊や死者親族に対する慰撫といった「土着的」と呼びうる行為と観念が、きわめて頻繁に、そして重要なと呼びうる行為と観念が、きわめて頻繁に、そして重要なと呼びうる行為と観念が、きわめて頻繁に、そして重要な点に留意しつつ、葬送儀礼の概略を述べる。低地社会におけ至るまでの葬送の諸儀礼の概略を述べる。低地社会におけ至るまでの葬送の諸儀礼の概略を述べる。低地社会におけ至るまでの葬送の諸儀礼の概略を述べる。低地社会におけ至る非に対してお

必要とされる。またそうした場所で食事をとるときは、家の要とされる。またそうした場所で食事をとるときは、家のま sansermo、森に住む妖怪 mangmangkik などと訳しうる諸精霊、さらにはアルアリヤ ar-aria(地域によってはる計算、さらにはアルアリヤ ar-aria(地域によってはるものすべてを含むと説明される。これら「見えないものたち」のうち諸精霊は、山林や村内の特定の場所に住んでおり、そうした場所を通ったり作業をしたりするときは、でおり、そうした場所を通ったり作業をしたりするときは、でおり、そうした場所を通ったり作業をしたりするときは、家必要とされる。またそうした場所で食事をとるときは、家必要とされる。またそうした場所で食事をとるときは、家必要とされる。またそうした場所で食事をとるときは、家必要とされる。またそうした場所で食事をとるときは、家必要とされる。またそうした場所で食事をとるときば、家必要とされる。またそうした場所で食事をとるときば、家の世界の大きないましていた。

ものの一部を供物として彼らに捧げなければならない。緒に食べましょう」と彼らを誘い、自分たちの食べているしかけるようなきわめて丁寧な語彙を用いて、「どうか一そして地位の高い年長者、あるいは全く見知らぬ人々に話

「支払い bayad」という言葉で語られる(川田、二〇〇三:物は、フィリピンの他地域での報告と同様に、しばしば治癒するためには、呪医 mangngagas の指示のもとで、彼めに供物を供える必要がある。そしてそれら精霊への供めに供物を供える必要がある。そしてそれら精霊への供めに供物を供える必要がある。そしてそれら精霊への供めに供物を供える必要がある。そしてそれら精霊への供めに供物を供える必要がある。そしてそれら精霊への供いるときに、彼らに「ぶつかったり」彼らの所有物をないるときに、彼らに「ぶつかったり」がいる場所で作業などをしまた、「見えないものたち」がいる場所で作業などをしまた、「見えないものたち」がいる場所で作業などをしまた、「見えないものたち」がいる場所で作業などをしまた、「見えないものたち」がいる場所で作業などをしまた。

八四)。

流の媒体となっていることである。 以上の諸霊に関するごく簡単な記述から、ここでは次の以上の諸霊に関するごと(簡単な記述から、ここでは次のたち」が、人間に対するのと同様の配慮が示されるべき存在であること(Pertierra、1988:131)、そして第二に、被った損害や引き起こされた怒りに対する「支払い」とも表現た損害や引き起こされた怒りに対する「支払い」とも表現た損害や引き起こされた怒りに対する「支払い」との言葉など、ある。

このように精霊世界の住人との関係性および彼らとの交

での食事中に誰かが近くを通りがかったとき同じように、

### 义 1 死の確認から喪明けまで

遺体の洗浄から埋葬:遺体が洗 浄され自宅に安置される。ノベ ナ開始。屋外でギャンブルが解禁。

埋葬日: 出棺後、葬列を組み町 の中心部へ行き、教会でのミサ と墓地での埋葬。帰宅後に宴。 夜には死者への供物の奉納とノ ベナ。

埋葬翌日:川で遺族が洗髪儀礼 をおこなう。

死後1カ月、1年:9日前からノ ベナをおこなう。当日に川で洗髪 儀礼をおこない、昼に宴を開く。 夜には死者への供物の奉納とノベ ナ。(これらは簡単な供物を供える ことで省略可能)

が 0 0 流 0 H は ス 1: 中 U セ 1 It 九 ス る 13 を 死 0 供 埋 後 (1) 簡 沭 物 葬 流 を用 埋 年 略 1 防 0 れ 年. 葬 化 3 中 7 腐 は 時 13 後 心 処 13 7 か 7 たの 置 九八 0 0) 1 を 導入以 節 2 明 0 行 すると、 1 摘 年 (Nydegger 儀会: た わ 0 前 代以降のもの 繰 \$ れ 死 社 る 0 か \$ 5 返 0 による 連 あ 0 喪 から and 次に 行 0 明 る 確 葬 遺 1+ わ であ 送 認 体 1= れ (2) Nydegger, 3 至 埋 0 查 る 送 \$ 葬 れ 腐 る 地 0 ま 処 口 0 が死 次 置 t U

埋

ま

潰

安置

期

間

中

安置

され

た家

0)

帯

P

J

1 帰

ザ

お 列 き

洗 加

顔

ること

カミ

5

後

葬

参

た す

1 鍋

X を

0

顏

砂 あ

酒

を

7

を

時

るこ

家 よる る を 0 0 る 家 外 な 0 0 か 3 ギ 1: 1 \$ 歌 非 P は -+ ウ 常常 0 X 性 期 " ブ T ル ウ 定 t カミ 顕 から 1 中 dung-aw & 0 解 0 ジなどを含 著となる。 節 あ 禁となる を る 0 H お て号泣 など、 こなう 村 追 0 老 悼 人 者 遺 フ 会 が 体 ク P から 5 Vi ラ 安置 死 婦 る 、会など 3 から 加 0 思

ある。

1

類

従

0

7

若

0

明

を

加

える

13

性

1 す

0

期

間

0)

九

以

1

続く。 大体

0

期 1) 0

中 7

死 祈

0 0 0

親 あ 接 員

族 3

る

遺

安置

期 親

間 族

は

力 寝ず

1

"

0

祷

死 0 な

者

0 体

姻

族

から は

番と

客 世

Vi

1

力

1

にする まず

沂 埋

0) 時

寡

婦 0

夫 2

棺

0 わ

死 ことと

0

性

别 7

0

鳥

0

葬

お

れ

る

親

族

痛を防 から 妣 族 関 \$ 頭 またこ 0 を から か から 係 ぐも 巻く 2 度 0 É 0 から 禁忌 もを くら 遠 徵 0 11 Vi 2 期 0 しなる。 巻く 17 0 きとされ \$ から 間 課さ ま あ を 中 れ るよう ると 場 0 頭 は 8 合 筆 0 n で 者 る白 卷 親 百 る 敷 地内で あ あ 時 他 族 0 13 たり る 観 的 0 13 家 2 察で 2 0 \$ 死 0 遺 外で木を燃やし続 さら なく は 西己 掃き か 偶 安 雷 ては 接 死 者 は 触 あ 体 期 掃 なら 除 間 から 7 n 死 中 引 ま 的 0 起 0 親 H 親 は から 第 族 す 族 か 白 から 頭 族 1 13

死者および葬送を主催する人との関係においても明瞭に見 的に形成されるという、圏的構造を持つ親族関係の特徴 明確ではなく、選択と操作の蓄積を通してその範囲が暫定 ように、 者の家に長く寄留していた非親族までがひもを巻いた場合 出されることを示している。 み重ねられた関係性を勘案してその都度決められるという の近親のサークルに収まる人々を除けば、 もある。 キョウダイや親子・孫およびその きわめて状況依存的である。このことは、境界が このように、 白いひもを巻く者と巻かない 配偶者など、 死者との 間 に積

ウムラス umras である。このうち、②から④について説明daya、③洗髪儀礼ゴルゴル gulgol、④死者への供物の奉納べナ lualo、②家畜を畜殺して多数の人々に食事を出す宴則として九日間連続で、女性親族によっておこなわれるノリとして九日間連続で、女性親族によっておこなわれるノニなわれる主要な要素には、以下のものが含まれる。①原こなわれる主要な要素には、以下のものが含まれる。①原二つ目の埋葬前後と死後一ヶ月、死後一年に繰り返しお二つ目の埋葬前後と死後一ヶ月、死後一年に繰り返しお

えないものたち」を丁重に招く。

の高齢女性が「どなたでも食べに来て下さい」などと、「見

へと供物として捧げられる。供物を供えるときには、親族

を加える。

め、埋葬、死後一ヶ月、死後一年という具合に、葬送のプあ、埋葬、死後一ヶ月、死後一年という具合に、葬送のプる宴もある。通常、宴は高価な家畜の畜殺を伴う。そのただいたい百人から三百人程度であるが、五百人以上が訪れを得つつ開催される。主催者の家に共食に訪れる人々は、儀礼や引越しなどの際に、親族や近隣の人々からの手伝い宴は、イロコス地方村落では、葬式だけでなく他の人生宴は、イロコス地方村落では、葬式だけでなく他の人生

ちだけでココナッツミル される。串焼きは他のおかずとともに、「見えないものたち ミュニティの人々の共食の機会であるばかりでなく、 供物とすることなどで省略される。 セスで三 見えないものたち」との共食の機会でもある。宴の際 家畜の肉や内臓物が、供物として塩なしの串焼きに 他の機会の宴でも同様であるが、 葬の宴以外は、 の宴が催されることはめったにない。 世帯の人々と近隣に住む近親者た クのお粥をつくり、 それを死者へ 親族 人々 いやコ

ところが大きい。埋葬後のこの儀礼が終わると、死者の近た炭で濾して、そこに砂糖黍酒やコインを入れたたもので、その範囲に特に明確な基準はない。死者との関係性やれる。洗髪儀礼に参加するのは、死者の親族・姻族である、我を洗う儀礼である。この洗髪儀礼は、埋葬時の顔を洗う髪を洗う儀礼である。この洗髪儀礼は、埋葬時の顔を洗う髪を洗う儀礼でかどうかなどの個別的諸条件に左右されるところが大きい。埋葬後のこの儀礼が終わると、死者の近れる。洗髪儀礼でルとは、川の水を、稲藁を燃やし川での洗髪儀礼ゴルゴルとは、川の水を、稲藁を燃やし川での洗髪儀礼ゴルゴルとは、川の水を、稲藁を燃やし川での洗髪儀礼ゴルゴルとは、川の水を、稲藁を燃やし川での洗髪儀礼ゴルゴルとは、川の水を、稲藁を燃やし川での洗髪儀礼ゴルゴルとは、川の水を、稲藁を燃やし

(あるいはその代替で

不す黒い服に着替える。<br/>

この黒い服

埋葬のための白い服から、喪に服していることを

卵、 が終わると喪明けと 作成する。 ウジ、キンマの葉な 水や砂糖黍酒、 納ウムラスとは ある黒 死者は、 なる。それ以 どと共に死者に捧げ の供物として並べ、 種類のもち米の菓子 であるとされる。 喪明けまで着るべ ることができるすべ 女性などが十人から 一)。これらの供物 ることである(表 一十人程度集まっ 死後一年の諸儀礼 死者への供物の 決められた形状 近隣に住む親族 たばこ、ビンロ 61 双系的に辿 バッジ) 降 は き 奉

### まり、ウノラス係対の際に作られるもも半萬子の供物一覧

| 名称             | 調理方法                                                                                    |  |  |  |
|----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| リナベット linapet  | ココナッツの果肉と果汁を煮てムラセスを混ぜる。それからもち米を混ぜる。<br>形を作ってからバナナの葉で巻く。バナナの葉はあらかじめ火で暖めておく。              |  |  |  |
| ブシ busi        | 籾がついたもち米を、土鍋 banga に入れて炒る。そうするとボップライスになる。そこから籾のかすをとって球状にしてから、ムラセスをかける。                  |  |  |  |
| ピライス pilais    | もち米を粉状にする。そこに市販の色をつけるための粉を入れる。それをバナ<br>ナの葉を敷いた熱い鉄板の上に乗せてふたをする。出来上がったものを干して<br>から、油で揚げる。 |  |  |  |
| パトゥパット patupat | 塩、砂糖、こしょう、ココナッツの果肉を煮る。そこにもち米を混ぜる。バナ<br>ナの葉で巻く。                                          |  |  |  |
| バドゥヤ baduya    | ココナッツの果肉、ムラセス、ココナッツの果汁をかき混ぜる。そこにもち米を粉状にしたものを混ぜる。それを豚の油で揚げる。                             |  |  |  |

である。

別の死者親族への祭祀は任意とみなされるようになること

置を占めていること、そして第三に、死後

一年を経ると個

の主要な媒体であった供物が、葬送においても中心的な位

一二 死者親族を「忘れることはない。しかしぺんの祭祀の様態を、予備的な調査に基づき記述し、上述した家族の特徴との関連で若干の考察をしてみたい。た家族の特徴との関連で若干の考察をしてみたい。一二 死者親族を「忘れる死後」年以降の個別の死者親族次に、任意とみなされる死後」年以降の個別の死者親族次に、任意とみなされる死後」年以降の個別の死者親族次に、任意とみなされる死後」年以降の個別の死者親族次に、任意とみなされることはない。しかしぺんの祭祀の場合である。

る。 こに挙げられたような供物を作って供えたりすることである。 こに挙げられたような供物を作って供えたりすることである。 がの祭祀として調査地でよくおこなわれていたのは、死 を、カトリックの年中行事である「死者の日」の際に、表 と、カトリックの年中行事である「死者の日」の際に、表 を、カトリックの年中行事である「死者の日」の際に、死 を、カトリックの年中行事である「死者の日」の際に、死 を、カトリックの年中行事である「死者の日」の際に、表 を、カトリックの年中行事である「死者の日」の際に、表 を、カトリックの年中行事である「死者の日」の際に、表 を、カトリックの年中行事である「死者の日」の際に、表 を、カトリックの年中行事である「死者の日」の際に、表 を、カトリックの年中行事である「死者の日」の際に、表 を、カトリックの年中行事である「死者の日」の際に、表 と、カトリックの年中行事である「死者の日」の際に、表 を、カトリックの年中行事である「死者の日」の際に、表 を、カトリックの年中行事である「死者の日」の際に、表 と、カトリックの年中行事である「死者の日」の際に、表 を、カトリックの年中行事である「死者の日」の際に、表 を、カトリックの年中行事である「死者の日」の際に、表 を、カトリックの年中行事である「死者の日」の際に、表 を、カトリックの年中行事である「死者の日」の際に、表 を、カトリックの年中行事である「死者の日」の際に、表 を、カトリックの年中行事である「死者の日」の際に、表 を、カトリックの年中行事である「死者の日」の際に、表 を、カトリックの年中行事である「死者の日」の際に、表 を、カトリックの年の日、「ない」ので、 ののので、 ののので、 ののので、 のので、 の

祖先は、「子孫からの儀礼における供物によって、子孫の祖先は、「子孫からの儀礼における供物によって、子孫の利害関心を満たし、福利を増進させることが期待されて利害関心を満たし、福利を増進させることが期待されてれた特定の死者親族」に対する祭祀と、個別性が保持さる「すべての死者親族」に対する祭祀と、個別性が保持された特定の死者親族への追慕ないしは「メモリアリズム」(Freedman, 1958 = 一九九一:一二三)の二つの形式に分けることが可能である。ただし両者は同一の儀礼機会に含まれうる。

個別の死者親族への追慕がなされていると見ることも可能でしてここで名前を呼ばない方々」など、両親など近親者でしてここで名前を呼ばない方々」など、両親など近親者でしてここで名前を呼ばない方々」など、両親など近親者でしてここで名前を呼ばない方々」など、両親など近親者でしてここで名前を呼ばない方々」など、両親など近親者でしてここで名前を呼ばない方々」など、両親など近親者でしてここで名前を呼ばない方々」など、両親など近親者でしてここで名前を呼ばない方々」など、両親など近親者でしてここで名前を呼ばない方々」など、両親など近親者でしてここで名前を呼ばない方々」など、両親など近親者でしてここで名前を呼ばない方々」など、両親など近親者でしてここで名前を呼ばない方々」など、両親など近親者でしてここで名前を呼ばない方々」など、両親など近親者でしてここで名前を呼ばない方々」など、両親など近親者でした呼びかけがなされることも可能の別の死者親族への追慕がなされていると見ることも可能を対していて見ない。

が保持されて祭祀対象となっていることも明らかである。が保持されて祭祀対象となっていることも明らかである。が保持されて祭祀対象となっていることも明らかである。が保持されて祭祀対象とないものだち」全体にも捧げられるこのように、個別性を持った死者親族を「思い出す」宴にこのように、個別性を持った死者親族を「思い出す」宴にこのように、個別性を持った死者親族を「思い出す」宴にこのように、個別性を持った死者親族を「思い出す」宴にいるとみなしうる。しかしいずれにせよ、これらの呼びかけの言葉からは、葬送儀礼の際に供えられる死者への特別、保持されて祭祀対象となっていることも明らかである。が保持されて祭祀対象となっていることも明らかである。が保持されて祭祀対象となっていることも明らかである。

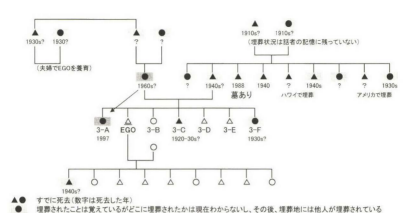
世葬場所の記憶である。調査村の人々の親族の墓は、いず地がいている高価なタイプの三種がある。また、村人の墓がついている高価なタイプの三種がある。現在の墓の形態としては、①土中に埋葬するタイプ、②コンクリート製態としては、①土中に埋葬するタイプ、②コンクリート製がついている高価なタイプの三種がある。現在の墓の形は、かつてはほぼすべてが①のタイプであったが、現在はは、かつてはほぼすべてが①のタイプであったが、現在はは、かつてはほぼすべてが①のタイプであったが、現在は、いず地が、かつではほぼすべてが

lipat」と「思い出すこと lagip」という概念を手がかりに

て検討することにする。

ている死者親族と生者との関わりの様態を、「忘れること

そこで以下では、こうした喪明け以降も個別性を保持し



ある高齢男性(1917年生まれ)の親族の埋葬場所の記憶 図2

亡く

いなっ 六〇年

た自

分

0

母

0

あ

ると

13

るが

おそら

0

中で最

初に

-

0

4

1 墓に

0

墓に入っ

たの

は

九六七

年

である。 のであ \$

0

夕

1

70 は

0)

0

Vi

ては、

别

0

高

齢の

村

亡くなったときは

13

から

納

X

5 七

れ 年

た同

石棺

姉

0

測され

る。

その

後

九 0

九 間

0)

男

性

独

身

0

姉 棺

降

村 親

1

徐 語

々 0

に広がっ 7

7 0

きたも

0

とい

から 0 できた 男 場

記

憶

して

13

る親

族 独 ٤

0

埋 教

葬

場

所 墓 1 X

最

のは

九六〇

年.

代に亡

、なっ

る

彼

0 7 埋

13:

親

る。

2

0

墓

石棺 pantyon

0) たとされ

中

に棺

を入れる

夕

1 0 0 1 あ

信

者であ

た彼

の親族

は

7

0

地

葬 独

n

埋

さ

n

所

13

7

き

取 男

n

果

をまと

X 0

0 族

2

九

年

生

ま 0)

n

0

性

故

人

^

る 葬

性

れ

は

教会

1

0 to

あ \$ 親

0 埋

葬.

ため

ほ

h

から

1)

E 15

教 れ

親族に 亡くなっ そこには 納められた。 まる。 さて、 ること 時 れ また、 数年 図2 期 Vi がが 7 ま 後 から 九 わ は 筆者のフ 定さ 4 0 か たと 別 る 月 埋 で亡 0 葬され 埋葬され る彼 1 13 う。 が埋 1 九 た場 几 0 父親 葬され ル 0 たこと自 た彼 所 K 年 のことは 代以 の記 7 たの 彼 1 0 憶は 7 長 0 前に亡 体は覚えてい 0 期 男 丰 間 日 11 九四 ず 中 ウ 埋葬され れも失 12 梦 な 〇年 0 た彼 \$ るが わ n

同じ墓に埋葬されている

ことを見聞きすることはなかった。それらの死者親族が何らかの形で追慕の対象となっていた者親族が墓以外の何らかのモノによって表されたり、また代と九○年代に亡くなった母親と姉を含めても、これら死

介し 亡くなった親 うに開催する人がいることにも注意すべきである。 似のことを聞いたごく少数の高齢者におおむね共通 希薄である傾向を指摘することは可能であろう。 て何らかの形で記憶していくことに対する関心が 続き追慕の対象としていくこと、 での高齢者の間での、 なかった。 読み上げてもらったり、 宴を開催する裕福な女性の事例を、 かりであることに加え、村出身の海外移住者のなかには、 九五〇年代に調査したナイデガーらは、夫の命日に毎年 の度に墓に集まり、 調査時点では、 ~この (Nydegger and Nydegger, 1966:55-6)° ただし、この点に関する調査はまだ着手され 事例のような生者の死者親族との関わり方は、 しかし、この事例からは、少なくとも調査時点 0 「思い出す宴」を、その命日に毎年のよ 死後ある程度の年月を経ても「死者の 死後一年以上経った死者親族を引き 供物を供えたりする村人も少なく 故人の名前をカトリックの神父に あるいは追慕の対象とし 例外的としながらも紹 相 対的 さら

仕組み・媒体がほとんどなく、そして記憶することへのこのような死者親族ないしは祖先を体系的に記憶する。

ンは、 amnesia | (Geertz and Geertz, 1975:65) 関 ばならないものと考えられており、 的側面 たと述べる。その上で、人々が「タテのつながりを記憶す に広がる親族について聞くと、 覚えていないことが珍しくない一方で、同一世代に双方的 名がつけられた箇所で、人々が亡くなった祖父母の名前を は日常生活を共にすることを通した親族アイデンティティ ながりより生じるのではなく、将来に向けて作られなけれ 関心を持っている」(Pertierra, 1988:82) と指摘する。ま の間のつながり)を辿ることに、比較できないほど大きな ることよりも、 どの名前、第三イトコの多くの名前を思い出すことができ イロコス地方農村の民族誌の中の「系譜健忘症」という題 けて理解することができると思われる。ペルティエラは の構築と結びついていることが論じられている(Carsten ロセスと結びついていると述べて、「忘れること」 心が相 マレーシアのランカウィ島で調査を実施したカーステ 親族アイデンティティの構築が「過去を忘れる」プ をさらに強調する。そこでは、 お 対的に薄いという特徴は、 いて指摘されてきた「系譜健忘症 genealogica 里子養育や結婚や子どもつくること、 水平的なつながり(たとえば同世代の人々 自分の第二イトコのほとん 人々が祖先を「忘れる 東南アジアの双系制 親族関係は過去の 0) 概念に引きつ の積極

さは、 と結びついていると見ることができるのではないかとい 親族を「忘れること」を防ぐような媒体や仕組みの欠如、 将来において、水平的にあるいは「下向き」に構築してい イロコス地方村落における、過去に遡ることよりも現在と いは十分に考慮されるべきであろう。しかし先の事例を、 がすすんでいたイロコス地方の調査地との社会状 カウィ島と、スペイン植民地期にすでにコミュニティ形成 れ うことである。 度に基づく儀礼親族の構築を含んだ、日常生活における による親子関係の複数化の試みや、カトリックの儀礼親制 あるいは記憶にとどめておくことへの相対的な関心の薄 けて考えることも可能であると思われる。すなわち、 くことに重点が置かれた家族・親族関係のあり方と結び付 親族」の範囲を確認し、拡大させようとする様々な試み た比較的新しいコミュニティであるマレーシアのラン もちろん移住者およびその子どもたちによって形 家族・親族関係の圏的構造を前提とした、里子養育 成さ

せないための行為がなされる。

棺を三回ずつ逆方向に回すことなど、死者を家に再び帰らにあるとされ、葬送儀礼のなかでも、家から棺を出す際に調査地一帯においても、死の直後は家の近くを飛び回り、もが様々な儀礼を実施すると述べる(Pertierra, 1988:109)。う一度身体に入ろうとするので、そうさせないために人々う一度身体に入ろうとするので、そうさせないために人々が、ないのでは、死者の霊は、死の直後は家の近くを飛び回り、もエラは、死者の霊は、死の直後は家の近くを飛び回り、もエラは、死者の霊は、死の直後は家の近くを飛び回り、も

さらに調査地において、すでに埋葬された死者が生者にさらに調査地において、すでに埋葬する際に、新しいござを一緒に埋葬するが、そのござを埋葬時に入れ忘れていると、亡くなった母が夢に出てきて告げたという話がある。と、亡くなった母が夢に出てきて告げたという話がある。と、亡くなった母が夢に出てきて告げたという話がある。と、亡くなった母が夢に出てきて告げたという話がある。と、亡くなった母が夢に出てきて告げたという話がある。と、亡くなった母が夢に出てきて告げたという話がある。と、亡くなった母が夢に出てきて告げたという話がある。と、亡くなった母が夢に出てきてきばない。私たちに平存と一緒にござを包んだものを墓に入れていた。私たちに平孝された死者が生者にさらに調査地において、すでに埋葬された死者が生者にさらに調査地において、すでに埋葬された死者がある。

次のように説明する。や身体の不調につながる。このことについて、ある呪医はや身体の不調につながる。このことについて、ある呪医はそしてこのような死者からの接触は、時に生者の側の病

ならず他地域の低地社会の民族誌においても記述があるる、ないしは交流を求めてくることは、イロコス地方のみも言及しておく必要がある。死者が生者のところに現れに厄災をもたらすことを人々が強く意識していることに薄さが見られる一方で、死者親族を「忘れること」が生者

しかしこのように死者親族を記憶することへの関心の希

死者のことを忘れると、その死者のことを思い出さなくなる。それで(死者を忘れた人は)病気になる。そうなと供物が必要だ。 X村で昔そういうことがあった。 ない」といって宴を開催させた。「あなたの借りを支払さい」といって宴を開催させた。「あなたの借りを支払いので、死者が思い出させるようにした。だからその人ので、死者が思い出させるようにしま。

様、死者への供物が必要となると述べられている。目したい。そしてその治癒のためには、精霊による病と同目したい。そしてその治癒のためには、精霊による病とに注がここでも使われているが、特にここでは、死者を「忘れ 精霊への供物のところで指摘した「支払い」という言葉

呪医によって診断された。そして呪医の指示のもと、その結婚した女性が、彼女に「気づかせた」ことによるものとすでに亡くなっている、隣に住んでいた彼女の夫の姻族と遭遇した例では、ある女性が腰痛になった。その腰痛は、定されるという特徴がある。たとえば調査期間中に筆者が定されるという特徴がある。たとえば調査期間中に筆者が定されるという特徴がある。たとえば調査期間中に筆者が定されるという特徴がある。たとえば調査期間中に筆者がだるした。

捧げた。 女性は、ココナッツミルクのお粥を供物としてその死者に

会記は、死者と生者の二者関係の修復と再構築としての性 い出す宴」が開催されることがある。この「思い出す宴」が開催されることがある。この「思い出す宴」は、 がとともにその死者に捧げることで、その死者を慰撫し、 治癒力を得るという流れ自体は、「見えないものたち」へ の供物の奉納と治癒力の獲得と同型であるといえる。しか し、呪医の指示によって開催されるこの「思い出す宴」は、 し、祝医の指示によって開催されるこの「思い出す宴」は、 でまれる」ことによって危機に瀕した特定の死者親族との であるという流れ自体は、「見えないものたち」へ の供物の奉納と治癒力の獲得と同型であるといえる。しか であるという流れ自体は、「見えないものたち」へ の供物の奉納と治癒力の獲得と同型であるといえる。しか であるといえる。この「思い出す宴」 は、 でれる「思い出す」ことによって修復・再構築すること でれる「思い出す宴」を通じての特定の死者親族に対する でれる「思い出す宴」を通じての特定の死者に対する「思い出す宴」が開催されること であるといえる。この「思い出す宴」は、 のまれる「思い出す宴」を通じての特定の死者に対する「思い出す宴」が開催されることであるといえる。 であるといえる。この「思い出す宴」は、 でれる「思い出す宴」を通じての特定の死者親族に対する「思い出す宴」を通じての特定の死者に対する「思い出す宴」は、 でれる「思い出す宴」を通じての特定の死者親族に対する「思い出す宴」が開催される「思い出す宴」は、 でれる「思い出す宴」を通じての特定の死者に対する「思い出す宴」が開催される「思い出す宴」は、 でれる「思い出す宴」を通じての特定の死者に対する「思い出す宴」は、 でれる「思い出す宴」を通じての特定の死者親族に対する「思い出す宴」が開催される「思い出す宴」は、 でれる「思い出す宴」を通じての特定の死者に対する「思い出す宴」と

アメリカから寡婦年金を受領している未亡人が、家族の一て、親族を援助することのできる裕福な外国帰りの人や、ると述べる(Cannell 2000:54-55)。キャネルはその例としると述べる(Cannell 2000:54-55)。キャネルはその例とし関係における操作の余地が極めて大きく、そうした操作は関係における操作の余地が極めて大きく、そうした操作は関係における操作の余地が極めて大きく、そうした操作はルは、双系的な親族システムを持つビコール社会では親族ルは、双系的な親族システムを持つビコール社会では親族ルは、双系的な親族システムを持つビコール社会では親族ルは、

格を持つといえる。

れない、あるいは近づいてこないなど、あたかも非親族か 出す」という言葉は、「彼は私たちのことを忘れてしまっ 挙げている。 方のサイドを軽視しがちであるとき、 の言葉としてよく用いられていた。 のように自分たちを扱う、 いのだろう」といった具合に、 自分たちのことを「忘れている」と批判的に述べることを あるいは「彼女はもう自分たちのことを思い 調査地に おいても、この たいていは裕福な親族への批判 自分たちのことを助 「忘れる」と「 軽視され た人々が、 it 出さな てく

族の も、そうした死者親族からの働きかけに同じイ 個別性をもった死者親族を「忘れ」つつ、 社会において「忘れる」と「思い出す」という概念は、 おいてきわめて重要な位置づけを持っている。そのような と生者からの応答は、こうしたイディオムが、 族関係や社会関係を説明すると同時に、その都度、 コス地方農村社会において、親族関係の操作は社会生活に なく死者の側においても重要性を持っていること、そして こうして見ると、上で見た死者親族から生者への働きかけ 交渉し再構築していくイディオムとなっているといえる。 門を再設定、 圏的構造によって特徴づけられる親族関係を持 て対応することで、 用 を確認、 再構築していると理解することができるで 拡大していくことを志向する生 その都度、 死者親族を含む 生者の ディ 生者だけで 間 者 心での親 つイ オムを 関係を 側 口

ることが指摘された。

あろう。

### 凹おわりに

呼びかけを伴って捧げることによって、 までの葬送の諸儀礼と、喪明け以降の任意となる死者親族 村社会におい からは、 葬送の諸儀礼において示される親族の範囲に あるといえる その意味で、 や安寧、 もち米菓子や串焼き、その他の料理などの供物を、 祭祀とに分けることができる。いずれの祭祀においても 資料に基づき記述し、若干の考察をおこなってきた。 関わっていると見ることができるのかについて、 交流と同様に、敬意を持って接すべき存在との、 族関係の特徴 調査地一帯における死者親族祭祀は、 本稿では、 地の家族 た力の獲得のための駆け引き交渉という側面 治癒力を引き出すというパターンが見出された。 明確な境界を持たない、選択と操作の 形成され、 生者と死者親族との交流は、精霊と人間との 双系的親族システムを持つイロコス地 ・親族関係や精霊信仰のあり方とどのように (関、 政が、 死者親族 二〇〇七:二〇五一六も参照)。また、 死者との そして再形成される圏 関係においても顕著に見られ の祭祀がいかになされ 死者親族から福利 死後一年の喪明け 的構造 ついい 蓄積 ての記述 が顕著で 具体的 丁重な のなか 供物を 方の農

る。 親族関係を持つ農村社会の人々 別の死者親族 供 後 余地が大きい た死後 い物を供えることなどで集合的に祭祀されるように ての死者親族に吸収され、 かし、死者親族を「思い出す宴」や死者の日にお 年がたつと、 年以 への追慕もなされることも少なくな 圏的 降 の死者親族へ 死者は、 構造によって特徴づけられる家族 宴の 0 双系的に辿ることができる 間で、 の追慕の記述からは、 際、 親族関係や社会関 あ る 死者の

られ ように、 族祭祀 本稿での死者親族祭祀の記述分析は以 るが それらの墓の区画は購入されるようになっている。 元のあ 中に棺を入れるタイプの墓が主流となってい 近年の墓は、屋根や壁がつくかどうかは別に することで本稿を閉じることに り方への影響につい 最後に、 再構築し続けていると捉えられるのである。 墓のタイプの変化による村人の ごく限られた観察に基 上のようにまとめ しよう。 上述 死 者親

> 親族 なった時には、 れた 独立 をもたらす可能性を持 タイ H 一時点では、 範囲の人々が所有 が集まることが、 が彫られている。 の石棺タイプの墓の壁面には、 町のエリート家族によって経営される二つの墓地がある。 教会、 プの墓の普及は、 HT 人口 政 死者の 府 所 約 有 一万八千人程 日に、 上述したように、 0 つと思わ 調査村の人々の 墓地 特定の死者親族 そして使用していくのかという 死者親族の の他、 n るが 度の町に、 死者の氏名、生年月日、 九〇年代以降に造 間 追慕の 同時 でも見られ 筆者が調査をおこ 0 追慕の長期化 カト ために墓に この ij " 墓を

の点に つい . て興 出す

という概念が、

死者親族との関係においても重要性

問

いを提起する。

言い換えれば、

生者は

ていることが論じられた。

てい

く重要なイディオムとなっている「忘れる」

係を説明すると同

時に、

その都

度

関係を交渉

し再構築し

と「思い

れる

と

思い出す」というイディオムを用いて、

その

一心 都

死者親族を含めた自らの親族の範囲を、

置きつつも、

度再設定、

水平的 を持っ

かつ「下向き」

の方向性で

の親族関係構築に重点を

間 ため、 では、 深 れるまでに てから次の まま収め おきたい を開 Va 一や横 その つの 石 一人の棺を入れ 棺 ることに ため、 は 例 石棺 に棺をその 数年 0 を 7 の棺を入 を重 タイ 挙げて の期 なる なら 石



写真1

並

べたりすること

れた。 が埋葬され、さらにその五年後に、 その一年後に、その石棺の横にその女性の弟の妻が埋葬さ 家族圏的な使用の例として見ることもあながち間違いでは を持って解釈するならば、この事例を、石棺タイプの墓の のは慎むべきであろう。しかし、これまでの本稿での視点 限れらた観察に基づき何らかのパターンをここで指摘する てその弟の配偶者の父親の棺が納められている まりの中に、 弟の妻の父親が埋葬された。この例では、一つの墓のまと な順で重ねられていた。まずある女性が亡くなり埋葬され、 が二段に並べられていたが、それら四つの石棺は次のよう がよくなされる。そうした墓のうちの一つは、 それから三年後、 ある女性とその姉妹、 最初の女性の石棺の上に女性の妹 その横に最初の女性の その弟の配偶者、 四つの (写真 石棺  $\widehat{\underline{1}}_{\circ}$ 

らに探求される必要がある。の論点は、今後のより組織的な調査資料の収集によってさここで提示された死者親族祭祀の特徴についてのいくつかての考察は、限られた調査資料にもとづいてなされている。いずれにしても、本稿で提示された死者親族祭祀のついいずれにしても、本稿で提示された死者親族祭祀のつい

ないように思える。

### 註

- (1) 低地社会における死者親族祭祀に関するまとまった記述と(1) 低地社会における死者親族祭祀に関するまとまった記述と
- 本稿で用いる資料は、拙著で用いた資料と一部重複することを本稿で用いる資料は、拙著の以集については、下記の助成を受けた。拙著以降の新たな資料の収集については、下記の助成を受けた。拙著以降の新たな資料の収集については、下記の助成を受けた。拙著以降の新たな資料の収集については、下記の助成を受けた。出著以降の新たな資料は、拙著で用いた資料と一部重複することを本稿で用いる資料は、拙著で用いた資料と一部重複することを本稿で用いる資料は、拙著で用いた資料と一部重複することを本稿で用いる資料は、拙著で用いた資料と一部重複することを本稿で用いる資料は、拙著で用いた資料と一部重複することを本稿で用いる資料は、出著以降の方式を表現していた。
- 住民によって使用されているものである。(3)なお、イロコス地方では、住民のほとんどがフィリピン第三の食い、イロコス地方では、住民のほとんどがフィリピン第三の(3)なお、イロコス地方では、住民のほとんどがフィリピン第三の
- 4) その他の家族に関連する語彙としては、母子 agina、父子の他の家族に関連する語彙としては、母子 agina、父子
- (5) ただし、男子により多く配分するのがここの習慣であると述べ
- にイロコス地方を調査したヤングも、核世帯の割合が全体の国以外の国への移住がまだ大変少なかった一九七○年代後半住の拡大の影響が認められる(長坂、二○○九)。しかし、米(6) これらの数字には、調査村における一九八○年代以降の国際移

(7) 調査地には、カトリック、独立教会の信者以外のキリスト教系社会における世帯構成の多様性を、近年の国際移住の拡大に帰せ会における世帯構成の多様性を、近年の国際移住の拡大に帰すことが必ずしも適切ではないことを示唆している。

Cを魅力的なものにしてきたといえる(Pertierra, 1997:158 を強固に推進することとも相まって、 をつくることもしない。救済されるためには、死者親族を慰撫 教会の信者のように、「死者の日」に死者への供物 とは聖書のどこにも書かれていないのだから、 Cの牧師は、 2007:172)、一九九八年の選挙人名簿で筆者が集計したときには、 いというINCの教義は、 するための供物を供えたり盛大な宴を開催したりする必要は う儀礼や洗髪儀礼などはおこなわれないし、 ようなことはしないという主旨の説明をした。こうした言葉と や死者親族祭祀の根幹が否定される。たとえば、調査地のIN して死者親族や精霊と交渉するという、当地における精霊祭祀 た。INCでは、後述するような、 調査村の選挙登録者二三三名中、 の信者数は全人口の約二%の一七〇万人余りであるが(NSO スト(以下INC)の信者が多かった。全国的には、 て創設されたキリスト教系教団であるイグレシア・ニ・クリ 世紀初頭に、 致するように、 派の信者も少なくない。とりわけ、 筆者に対し、 マニラ近郊出身のフェリックス・マナロによっ INC信者の家の葬送では、 死者霊や精霊への供物などというこ 独立教会の信者以外のキリスト教系 INCが世俗的な信者間 四二名がINCの信者であっ 供物あるいは宴の開催を通 貧しい農民にとってIN 調査村においては、 カトリックや独立 われわれはその 埋葬後の顔を洗 (表2参照

他方でカトリック、独立教会の信者にとっては、こうした村落他方でカトリック、独立教会の信者にとっては、こうした村落内における、精霊世界やそれとの供物を通しての交流を否定す内における、精霊世界やそれとの供物を通しての交流を否定する宗派の存在は、農村社会においてプレ・レフレクシブになさるが、プレ・レフレクシブになされてきた韓送の諸儀礼や「死えば、プレ・レフレクシブになされてきた葬送の諸儀礼や「死えば、プレ・レフレクシブになされてきた葬送の諸儀礼や「死者の日」の供物作成が、「私たち(家族)の宗教」という意識化し、おけいので、教学がられる。ただこの点についての資料は限られているので、挙げられる。ただこの点についての資料は限られているので、参げられる。ただこの点についての資料は限られているので、参げられる。ただこの点についての資料は限られているので、その考察は他日を期したい。

より正確には十一月一日と二日の「諸聖人の日」と「死者の日」の二日間である。しかし、フィリピンの特に庶民層では、「この二つの祝日は信徒の間では厳密には区別されておらば、「この二つの祝日は信徒の間では厳密には区別されておらず、両日は他界した死者の霊の日と考えられている。」(寺田、ず、両日は他界した死者の霊の日と考えられている。」(寺田、ず、両日は他界した死者の霊の日と考えられておらば、「死者の日は、祖霊への義務についての土着の信仰の結果でもある」(Pertierra 1997:160)と述べる。

8

帯主の妻が海外で就労しているか(二世帯)、当日実家に帰省下主の妻が海外で就労しているか(二世帯)、出た。他の五世帯では、世帯主が二○代であるか(二世帯)、世た。他の五世帯では、世帯主が二○代であるか(二世帯)、世た。他の五世帯では、世帯主が二○代であるか(二世帯)、世た。他の五世帯では、世帯主が二○代であるか(二世帯)、世た。他の五世帯では、世帯主が二○代であるか(二世帯)、世をとしての五世帯では、世帯主が二○代であるか(二世帯)、当日実家に帰省で、もち米カトリックあるいは独立教会の信者の世帯一五世帯で、もち米カトリックを照り、一九九七年の死者の日の調査では、二つの集落二三世帯のうち、カトリックを照り、当日実家に帰省では、一九九七年の死者の日の調査では、一つの集落二三世帯のうち、カトリックを照り、

9

ることがわかる。

ることがわかる。

の仕事とされているので、女性がいない世帯では供物は作られていないが、一部の若夫婦の世帯を除き、女性がいるカトリック・ないが、一部の若夫婦の世帯を除き、女性がいない世帯では供物は作られており不在であるか(一世帯)であった。供物の作成は女性

### 文献

のこころ』(山本まつよ訳)、めこん会組織」ホルンスタイナー、メアリー・ラセリス編『フィリピンホルンスタイナー、メアリー・ラセリス、一九七七、「タガログの社

ン地方都市における呪術のフィールドから』三元社東賢太朗、二○一一、『リアリティと他者性の人類学:現代フィリピ東

方バンタヤン島民族誌』九州大学出版会川田牧人、二〇〇三、『祈りと祀りの日常知:フィリピン・ビサヤ地

ジアの社会学:家族・農村・都市』世界思想社

清水展、一九九〇、「子供をめぐる家族と社会―フィリピン理解の立本成文、二〇〇〇、『家族圏と地域研究』京都大学出版会

移動・生業・アイデンティティ』世界思想社関恒樹、二〇〇七、『海域世界の民族誌:フィリピン島嶼部における

坪内良博、一九九〇、「『圏』の概念:社会単位論」矢野暢編『講座四七(三):二六五―二九六 四七(三):二六五―二九六

東南アジア学 東南アジア学の手法』弘文堂

⇒ズム」前田成文編『東南アジアの文化』弘文堂寺田勇文、一九九一、「外来と土着:フィリピンにおける民衆カトリ坪内良博・前田成文、一九七七、『核家族再考』弘文堂

スナショナリズムの人類学』明石書店 長坂格、二○○九、『国境を越えるフィリピン村人の民族誌:トラン

ジア・インドの社会と文化(下)』山川出版社いての一試論」山本達郎博士古希記念論叢編集委員会編『東南ア中根千枝、一九八○、「東南アジア的社会構造の特色:人間関係につ

Cannell, Fenella, 1999. Power and Intimacy in the Christian Philippines

Cambridge: Cambridge University Press

Cambridge: Cambridge University Press.

Carsten, Janet, 1995, "The Politics of Forgetting: Migration, Kinship and Memory on the Periphery of the Southeast Asian State."

Journal of Royal Anthropological Institute (NS) 1:317-35.

Freedman, Maurice, 1958, Lineage Organization in Southeastern China,

国の宗族組織』(末成道男・西澤治彦・小熊誠訳)、弘文堂) London: Athlone Press (= フリードマン、M.、一九九一、『東南中

Seertz, Hildred and Clifford Geertz, 1975, Kinship in Bali. Chicago: University of Chicago Press.

Jocano, F. Landa, 1998, Filipino Social Organization: Traditional Kinship and Family Organization, Manila: Punlad Research Housh.

Kaut, Charles, 1961, "Utang na Loob: A System of Contractual Obligation among Tagalogs," Southwestern Journal of Anthropology

Lewis, Henry T., 1971, *Ilocano Rice Farmers*, Honolulu: University of Hawaii Press.

McCoy, Alfred W. (ed.), 1994, An Anarchy of Families: State and Family

- Medina, Belen T.G., 2001, The Filipino Family (Second Edition), Quezon in the Philippines, Quezon City: Ateneo de Manila University Press.
- NSO (National Statistic Office), 2007, Philippine Year Book 2006, City: University of the Philippines Press
- Nydegger, William F. and Corinne Nydegger, 1966, Tarong: An Ilocos Manila: NSO.
- Barrio in the Philippines, New York: John Wiley & Sons
- Pertierra, Raul, 1988, Religion, Politics, and Rationality in a Philippine Community, Quezon City: Ateneo de Manila University Press —, 1997, Explorations in Social Theory and Philippine Ethnography,
- Trager, Lilian, 1988, The City Connection: Migration and Family Quezon City: Univresity of the Philippines Press.

Interdependence in the Philippines. Ann Arbor: The University of

- Young, James P., 1980, "Migration and Education in the Philippines: Michigan Press An Anthropological Study of an Ilocano Community," Ph.D.
- Yu, Elena and William T. Liu, 1980, Fertility and Kinship in the Philippines, Notre Dame: University of Notre Dame Press

Dissertation, Stanford, California: Stanford University